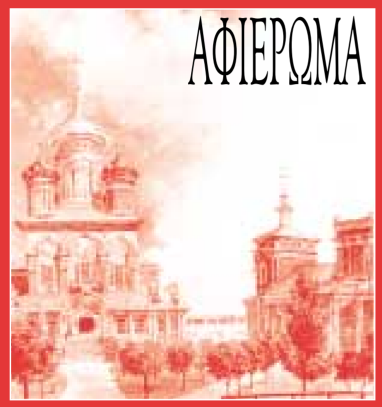
### ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΕΛΛΑΔΑΣ



## ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΕΛΛΗΝΟΡΩΣΣΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ

ΓΡΑΦΟΥΝ ΟΙ:
Δημήτρης Μιχαλόπουλος
'Ελένη Κούκκου
Βασίλειος 'Ασημομύτης
'Αναστασία Κυρκίνη-Κούτουλα
Levon Hakobyan

## Συνέντευξη τοῦ ἱστορικοῦ Νίκου Ψυρούκη

Κώστας Μ. Σταματόπουλος: «Ζητεῖες» 'Αγιορειτῶν στήν Ρωσσία

Serge Paquier: Ἐθνική ἄμυνα μέσφ τοῦ ἐξηλεκτρισμοῦ στήν Ἑλβετία

**Σωτήρης Γουνελᾶς:** «Διαφωτισμένος» πολιτισμός ή ἐπιστροφή στό  $\Phi$ ῶς;

Γιώργος Τσομπάνογλου: Γενεαλογία τῆς ἔννοιας τοῦ χυβερνᾶν

Ν.Α. Καλογερόπουλος: Ἡ έλληνική συμβολή στήν διαμόρφωση τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ

Πνεύματος

Μελέτης Ἡ. Μελετόπουλος: Ὁ Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης καί ἡ μεσοπολεμική ἀναρχία

- ΜΕΤΑΦΡΑΣΕΙΣ ΚΕΙΜΕΝΩΝ ΤΩΝ F. Nietzsche KAI T. Carlyle
- Οἱ Βιβλιοφορίες ἀπό τόν Δ. Τσατσούλη

## NEA KOINΩNIOΛΟΓΙΑ 26

#### ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΚΉ ΕΠΙΘΕΩΡΗΣΗ ΤΗΣ ΝΕΑΣ ΕΛΛΑΔΑΣ Β΄ ΠΕΡΙΟΔΟΣ 10ος ΧΡΟΝΟΣ ΚΑΛΟΚΑΙΡΙ 1998 ΔΡΧ. 2000 ΕΚΛΟΣΕΙΣ ΠΑΠΑΖΉΣΗ • ΕΚΛΟΣΕΙΣ ΕΛΛΗΝΙΚΑ ΓΡΑΜΜΑΤΑ

#### ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ

Δρ. Μελέτης ή. Μελετόπουλος

#### ΑΡΧΙΣΥΝΤΑΚΤΗΣ

Δρ. Ἡλίας Τεμπέλης Ὁγδόη ὁδός 3, 152 36 Π. Πεντέλη, τηλ.: 8040344, fax: 8049083

#### ΒΟΗΘΟΣ ΑΡΧΙΣΥΝΤΑΚΤΗΣ

Γιάννης Γορανίτης

#### ΣΥΝΤΑΚΤΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ

Ίάχωβος ᾿Αχτσόγλου, χοινωνιολόγος, ίστοριχός • Χρῆστος Βρούστης, νομικός • ᾿Αλέξανδρος Κόντος, γλωσσολόγος, νομικός, φιλόλογος • Σπύρος Κουτρούλης, οἰκονομολόγος • ἀθηνᾶ Λιάπη, δρ. κοινωνιολογίας • Γιάννης Μαθιουδάκης, φιλόλογος, κοινωνιολόγος • Χριστίνα-Παναγιώτα Μανωλέα, φιλόλογος • Νίχος Μαραντζίδης, δρ. κοινωνιολογίας • Χρῆστος Παίζης, φιλόλογος • Γιάννης Παπαδόπουλος, δρ. πολιτικῶν ἐπιστημῶν, τακτ. καθηγητής Πανεπιστημίου Λωζάννης • Δημήτρης Παπανδρέου, ίστορικός, διπλωμάτης • 'Αλέξανδρος Σιαπκαρᾶς, δρ. ἀεροναυπηγικῆς Μ.Ι.Τ., σύμβουλος πρυτανείας Ε.Μ.Π. • Κώστας Σταματόπουλος, ίστορικός-συγγραφέας, δρ. Πανεπιστημίου Σορδόννης • Γιῶργος Τσομπάνογλου, δρ. χοινωνιολογίας • Βασίλης Φιοραβάντες, δρ. φιλοσοφίας, ἀν. καθηγητής Πανεπιστημίου Αίγαίου • "Ακης Χαριτόπουλος, κοινωνιολόγος • Νικόλας Χρηστάκης, δρ. κοινωνικῆς ψυχολογίας, ἐπ. κα-θηγητής Παντείου Πανεπιστημίου

#### ΒΙΒΛΙΟΚΡΙΤΙΚΗ - ΒΙΒΛΙΟΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ

 $\Delta \rho.$  Δημήτρης Τσατσούλης Γ. Μπάκου 21, 115 24 'Αθήνα, τηλ. 6480839

#### ΜΕΤΑΦΡΑΣΕΙΣ

Βαγγέλης Δουδαλέρης

#### ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ - ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΚΕΙΜΕΝΩΝ

Βαγγέλης Δουδαλέρης

#### ${\displaystyle \mathop{\mathsf{KAAAITEXNIKH}}_{-}}{\displaystyle \mathop{\mathsf{EHIMEAEIA}}_{-}}$

Εὐτέρπη Τρίμη

#### ΣΤΟΙΧΕΙΟΘΕΣΙΑ

Άγγελική Κουτσούκου Ίπποκράτους 58, 106 80 'Αθήνα, τηλ. 3603546

#### ΝΟΜΙΚΟΣ ΣΥΜΒΟΥΛΟΣ

Χρῆστος Βρούστης

#### ΣΥΝΔΡΟΜΕΣ

΄ Ακης Χαριτόπουλος Πλ. Βασ. Σοφίας 20, 171 23 Ν. Σμύρνη, τηλ. 9340907

#### ΔΙΑΦΗΜΙΣΕΙΣ

Δημήτρης Κουτσονίκας

#### ΚΕΝΤΡΙΚΗ ΔΙΑΘΕΣΗ

Έκδόσεις Έλληνικά Γράμματα, Γ. Γενναδίου 5, 106 78 Άθήνα Τηλ.: 3817826 - 3806661, Fax: 3836658

ISSN 1105-8099

### Περιεχόμενα

| 'Από τήν διεύθυνση                                                                                                                                                                                                                   | 3          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Μελέτης Μελετόπουλος - Γιάννης Γορανίτης: Συνέντευξη ἀπό τόν<br>Νίχο Ψυρούχη                                                                                                                                                         | 6          |
| ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΙΣ ΕΛΛΗΝΟΡΩΣΣΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ                                                                                                                                                                                                 |            |
| <b>Δημήτρης Μιχαλόπουλος:</b> Οί Έλληνες καί τό μεσσιανικό ὅραμα τῆς $P$ ωσσίας κατά τήν νεώτερη καί σύγχρονη περίοδο                                                                                                                | 20         |
| Έλένη Κούχχου: Ἡ συμβολή τῆς Ρωσσίας στήν ἀπελευθέρωση τῆς Ελλάδος                                                                                                                                                                   | 26         |
| <b>Βασίλειος `Ασημομύτης:</b> Ἡ παρουσία καί ἡ προσφορά τῶν Ἑλλή-νων στίς δύσκολες πολεμικές περιπέτειες τῆς Ρωσσίας (18ος καί 19ος αἰώνας)                                                                                          | 35         |
| 'Αναστασία Κυρκίνη-Κούτουλα: Ρωσσική εξωτερική πολιτική καί δθωμανική διοίκηση στόν Μορια κατά τήν τελευταία πεντηκονταε-                                                                                                            | 41         |
| τία τῆς Τουρχοχρατίας                                                                                                                                                                                                                | 47         |
| Κώστας Μ. Σταματόπουλος: «Ζητεῖες» `Αγιορειτῶν στήν Ρωσσία: δύο ἀνέκδοτα όδοιπορικά Σιμωνοπετριτῶν μοναχῶν στήν Ρωσσία τοῦ                                                                                                           |            |
| περασμένου αλώνα (1888-1892)                                                                                                                                                                                                         | 52         |
| Serge Paquier: Ἐθνική ἄμυνα μέσω τοῦ ἐξηλεκτρισμοῦ στήν Ἑλβετία ἀπό τό 1880 ώς τό 1930. Μετάφραση: Βαγγέλης Δουβαλέρης                                                                                                               | 64         |
| <b>Σωτήρης Γουνελάς:</b> «Διαφωτισμένος» πολιτισμός ἤ ἐπιστροφή στό Φῶς;                                                                                                                                                             | 69         |
| Γιώργος Τσομπάνογλου: Γενεαλογία τῆς ἔννοιας τοῦ κυβερνᾶν. Ίστορική ἀνασκόπηση τῆς σχέσεως Κράτους - Κοινωνίας καί οἱ ἐπιπτώσεις αὐτῆς τῆς σχέσης στήν ἀνάπτυξη τῶν Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν. Ἡ πρώτη κοινωνική ἐπιστήμη: Ἐγκληματολογία | 75         |
| N.A. Καλογερόπουλος: Ἡ ελληνική συμβολή στήν διαμόρφωση τοῦ<br>Εὐρωπαϊκοῦ Πνεύματος                                                                                                                                                  | 85         |
| Μελέτης Ἡ. Μελετόπουλος: Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης: Ἡ ἀναρχία                                                                                                                                                                             | 93         |
| ΜΕΤΑΦΡΑΣΕΙΣ ΚΛΑΣΣΙΚΩΝ ΚΕΙΜΕΝΩΝ:<br>Friedrich Nietzsche: Κείμενα γιά τούς ελληνες. Μετάφραση:                                                                                                                                         | 100        |
| Βαγγέλης Δουβαλέρης                                                                                                                                                                                                                  | 106<br>111 |
| Thomas Carlyle: Στατιστικές. Μετάφραση: Βαγγέλης Δουβαλέρης.                                                                                                                                                                         | 111        |
| Βιβλιοφορίες                                                                                                                                                                                                                         | 115        |
| Έπιστολή                                                                                                                                                                                                                             | 130        |
| ΑΡΔΗΝ ἀπό τόν Σπύρο Κουτρούλη                                                                                                                                                                                                        | 133        |

Ή Νέα Κοινωνιολογία κυκλοφορεῖ κάθε ἑξάμηνο στά διδλιοπωλεῖα καί στά περίπτερα. ᾿Αποστέλλεται κατ' οἶκον στούς συνδρομητές. Τιμή τεύχους: 2.000 δρχ. Τιμή ἐτήσιας συνδρομης (2 τεύχη): 4.000 δρχ. Τιμή ἐτήσιας φοιτητικῆς συνδρομῆς: 3.000 δρχ. Ἱδρύματα, Ἡργανισμοί, Τράπεζες κλπ.: 10.000 δρχ. Παλαιά τεύχη διατίθενται στά γραφεῖα τοῦ περιοδικοῦ καί στόν ἐκδοτικό οἶκο. Ἡ Νέα Κοινωνιολογία δέχεται ἄρθρα, ἐργασίες κλπ. Οι δημοσιευόμενες ἀπόψεις ἐκφράζουν ἀποκλειστικά τούς συγγραφεῖς τους, οἱ ὁποῖοι εἶναι ὑπεύθυνοι γι' αὐτές. Δημοσιεύεται κάθε εὐπρεπής ἐπιστολή πού λαμβάνει τό περιοδικό. Χειρόγραφα δέν ἐπιστρέφονται. ᾿Απαγορεύεται ἡ ἀναδημοσίευση τῆς ὕλης ἡ μέρους της, καθώς καί κάθε γραπτή, ραδιοφωνική, τηλεοπτική ἡ ἄλλη ἀναπαραγωγή της, χωρίς τή γραπτή ἄδεια τῆς Διευθύνσεως.

Τά ἀποστελλόμενα στήν Νέα Κοινωνιολογία ἄρθρα ὀφείλουν νά εἶναι ἀδημοσίευτα, πρωτότυπα, ἐπιστημονικά, εὐπρεπῆ καί συντεταγμένα σέ ὀρθά ἐλληνικά. ᾿Αποκλείονται κείμενα πού πολιτικολογοῦν ἄμεσα ἢ ἔμμεσα καί προσπαθοῦν νά προωθήσουν μέ οἱονδήποτε τρόπο συγκεκριμένα προσωπικά ἢ ὁμαδικά συμφέροντα. Οἱ στῆλες τοῦ περιοδικοῦ εἶναι ἀνοικτές σέ ὅλα τά ρεύματα τῶν ἰδεῶν. Ὁ πλουραλισμός εἶναι ἡ μόνη «γραμμή» του. Τό περιοδικό αὐτό ἀποτελεῖ ἐλεύθερο δῆμα διαλόγου καί δέν ἔχει ἐπιστημονικές, ἐπιστημολογικές ἢ ἄλλες προκαταλήψεις. Οἱ ἐργασίες ἀπαραιτήτως πρέπει νά ὑποδάλλονται δακτυλογραφημένες σέ διπλό διάστημα μέχρι 25 σελίδες χωρίς τήν περίληψη, τίς παραπομπές καί τή διδλιογραφία, σέ τρία ἀντίτυπα. Τά ἄρθρα ἀποστέλλονται στή Γραμματεία τῆς Ἐπιστημονικῆς Ἐπιτροπῆς.

#### ΔΟΜΗ ΤΗΣ ΕΡΓΑΣΙΑΣ:

Ἡ ἐργασία πρέπει νά ἔχει:

- 1. Σελίδα τίτλου, μέ τόν τίτλο τῆς ἐργασίας (μέχρι 15 λέξεις) καί τά ὀνόματα τῶν συγγραφέων. Νά σημειώνεται ὁ ὑπεύθυνος ἀλληλογραφίας καί ἡ διεύθυνση καί τό τηλέφωνό του. Νά δίνεται ἔνα πολύ σύντομο διογραφικό σημείωμα τοῦ (τῶν) συγγραφέως (-φέων).
- 2. Σελίδα περίληψης (abstract). Ἡ περίληψη δέν πρέπει νά ὑπερδαίνει τίς 200 λέξεις. ἀνακεφαλαιώνει τόν (τούς) στόχο (-ους) τῆς ἐργασίας, τήν μέθοδο, τά ἀποτελέσματα καί τά συμπεράσματα.
- 3. Σελίδα περίληψης στά ἀγγλικά ή γαλλικά. Μετάφραση τῆς έλληνικῆς περίληψης στά ἀγγλικά ή γαλλικά.
- 4. Τό κείμενο τῆς ἐργασίας μέ κατάλληλο χωρισμό σέ διάφορα «κεφάλαια» καί ὑποτίτλους.
- **5. Βιδλιογραφικές παραπομπές** καί **διδλιογραφία** μέ ενα αποδεκτό σύστημα, γιά παράδειγμα τό σύστημα ASA. Υπόδειγμα παραπομπῶν (μέσα στό κείμενο).

(Robertson, 1988, p. 191).

Υποδείγματα διδλιογραφίας:

Robertson, Ian. 1988. Sociology. New York: Worth Publishers.

Neushouser, Kevin. 1992. «Democratic Stability in Venezuela: Elite Consensus or Class Compromise».

American Sociological Review 57:117-135.

Kouvertaris, George. 1976. «The Greek American Family». In Ethnic Families in America.

Charles H. Midel and Robert W. Haberstein, eds. New York: Elsevier.

- 6. Υποσημειώσεις σέ ἀριθμητική σειρά, μέ διπλά διαστήματα, σέ ξεχωριστό τμημα (μέ τίτλο «Υποσημειώσεις»).
- 7. **Πίνακες καί σχήματα** σέ ξεχωριστή σελίδα τό καθένα, μέ διαδοχική ἀρίθμηση καί σύντομη ἐπεξήγηση. Σχήματα μέ σινική μελάνη.
- Η Νέα Κοινωνιολογία συνεργάζεται μέ τίς έξῆς ἔγκυρες ἐπιστημονικές ἐπιθεωρήσεις (σέ ἀλφαβητική σειρά):
- 1) American Sociological Association Review.
- 2) European Journal of Sociology.
- 3) International Sociological Association.
- 4) Revue Suisse de Sociologie.

#### ΕΠΙΣΤΗΜΟΝΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ

Τά ἀποστελλόμενα ἄρθρα κρίνονται ἀπό ἐπιστημονική ἐπιτροπή, σύμφωνα μέ τό διεθνῶς καθιερωμένο «blind system». Γραμματεία Ἐπιστημονικής Ἐπιτροπής: ᾿Αλέξανδρος Σιαπκαρᾶς, Τ.Θ. 60043, 153 01 ʿΑγία Παρασκευή.

### ΑΠΟ ΤΗΝ ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ

Τό ὑπόδαθρο δεδαίως ὑπῆρχε ἤδη ἀπό τήν ἀλεξανδρινή ἐποχή. Ἡ ὑπερεθνική πολιτική τοῦ Μεγάλου ἀλεξάνδρου, πού ὑποχρέωσε τούς ἀξιωματικούς του νά παντρευτοῦν Περσίδες, ὅπως ἔκανε καί ὁ ἴδιος, καί πού αὐτοανακυρήχθηκε Αἰγύπτιος Θεός, ἦταν μία πολιτική πού ὁ Καβάφης ὀνόμασε «πολιτική τῶν στοχαστικῶν προσαρμογῶν». Τό ἑλληνικό πνεῦμα καί ὄχι τό ἑλληνικό αἷμα διαμόρφωσαν τήν πολιτική καί πνευματική κοινότητα.

Τό δυζαντινό κράτος, πού εἶναι ἡ μεσαιωνική ελληνοχριστιανική συνέχεια τῆς Ρώμης, ὑπῆρξε ἱστορικό πρότυπο πολυεθνικοῦ κράτους. Σήμερα θεωροῦμε τίς ΗΠΑ παράδειγμα ἐπιτυχημένης πολυεθνικῆς σύνθεσης, ξεχνᾶμε ὅμως ὅτι ἡ Βυζαντινή Αὐτοκρατορία εἶχε ἀναπτύξει μηχανισμούς σύνθεσης ἀλλά καί ἀξιοποίησης τῆς ἐθνικῆς-πολιτισμικῆς ποικιλίας πιό ἐξελιγμένους ἀπό τούς σημερινούς ἀμερικανούς. Παραδείγματος χάριν, στίς ΗΠΑ τήν Προεδρία κατέχουν πάντοτε ᾿Αγγλοσάξονες, ἐνῶ στόν αὐτοκρατορικό θρόνο τοῦ Βυζαντίου ἀνέβαιναν ᾿Αλβανοί, ᾿Αρμένιοι ἢ Σλαῦοι, χωρίς αὐτό νά ἀλλοιώσει κατ᾽ ἐλάχιστον τήν πολιτική λειτουργία καί τήν πολιτιστική φυσιογνωμία τοῦ κράτους. Ἡ Βυζαντινή Αὐτοκρατορία ἦταν ελληνική στό πολιτιστικό ἐπίπεδο (γλῶσσα, πολιτισμός, κίνηση τῶν ἰδεῶν, κ.λπ.), οἱ δὲ Βυζαντινοί ἀδιαφοροῦσαν πλήρως γιά οἱαδήποτε ἐθνοφυλετικά κριτήρια.

Οἱ ἐξεγέρσεις τῶν διαφόρων Βουλγάρων καί Σέρδων ἡγεμόνων τῆς Βαλκανικῆς μᾶλλον πρέπει νά ἀποδοθοῦν σέ δυναστικές φιλοδοξίες, πολιτικές διαφωνίες ἤ τοπικές διαμαρτυρίες, παρά σέ ἐθνοφυλετικά μίση. Ἡ ποινή τῆς τύφλωσης, πού ἐπέδαλε ὁ Βουλγαροκτόνος στούς 10.000 αἰχμαλώτους πού συνέλαδε μετά τήν συντριδή τοῦ δουλγαρικοῦ στρατοῦ στό Κλειδί, τό 1014, ἑρμηνεύεται ἀπό διάφορους διαπρεπεῖς δυζαντινολόγους ὡς ἐφαρμογή τῆς κλασσικῆς ποινῆς πού ἐπιδαλλόταν σέ ἐσωτερικούς ἀποστάτες τῆς νομιμότητας καί ὄχι σέ ἐξω-

 $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$ 

τερικούς ἐχθρούς (ἄλλωστε, ἡ ποινή αὐτή εἶχε ἐπιβληθεῖ κατ' ἐπανάληψη καί σέ μέλη βυζαντινῶν αὐτοκρατορικῶν οἰκογενειῶν).

 $^{\prime}$ Η δυζαντινή σύνθεση κράτησε 1100 χρόνια.  $^{\prime}$ Η περιοχή ἀπό τόν  $^{\prime}$ Εὐφράτη  $^{\prime}$ Θς τόν  $^{\prime}$ Δούναδη καί  $^{\prime}$ Θς τά ἰταλικά  $^{\prime}$ Απέννινα παρέμεινε ένιαία (ἄν ἐξαιρέσει κανείς τίς πρόσκαιρες βαρβαρικές εἰσβολές) διότι ή πολιτική της ένότητα βασίσθηκε στήν κοινότητα τοῦ πολιτισμοῦ καί  $^{\prime}$ Θχι σέ ἐθνοφυλετικούς δεσμούς.  $^{\prime}$ Ο βυζαντινός πολιτισμός ἄλλωστε ξεπέρασε τά κρατικά δρια τοῦ βυζαντινοῦ κράτους καί ἐπέδρασε καταλυτικά στήν διαμόρφωση τῆς σημερινῆς φυσιογνωμίας τῆς ἀνατολικῆς  $^{\prime}$ Εὐρώπης, τῆς  $^{\prime}$ Ρωσσίας, τῆς  $^{\prime}$ Υπερκαυκασίας καί τῆς  $^{\prime}$ Μέστης  $^{\prime}$ Ανατολῆς.

Ή Όθωμανική Αὐτοκρατορία προσπάθησε νά ἀντιγράψει, καί μερικές φορές τό ἐπέτυχε, τίς μεθόδους διοίκησης τοῦ δυζαντινοῦ κράτους. Φυσικά ἐδῶ κυρίαρχη ἦταν ἡ ἀμή δία καί ἡ λεηλασία τῶν κατακτημένων χωρῶν. Ἔτσι, τό κοινό στοιχεῖο τῆς αὐτοκρατορίας τους δέν ἦταν ὁ πολιτισμός ἤ ἡ θρησκεία, ἀλλά ἡ στρατιωτική ἰσχύς ἀποκλειστικά. Οἱ Ὁθωμανοί, ἄλλωστε, τεμάχισαν τήν κοινωνία μέ θρησκευτικά κριτήρια (πιστοί - ἄπιστοι). ἀλλά καί οἱ δύο μεγάλες θρησκευτικές κατηγορίες, πού ἦταν ταυτόχρονα καί κοινωνικές, δέν ὑποδιαιροῦνταν σύμφωνα μέ ἐθνοφυλετικά κριτήρια, οὔτε προσδιορίζονταν βάσει αὐτῶν. Ὑπῆρχαν μουσουλμᾶνοι ἀραδικῆς, τουρκομανικῆς, δουλγαρικῆς ἤ καί ἐλληνικῆς καταγωγῆς, ὅπως ὑπῆρχαν καί «τζιμμῆδες» (δηλαδή ἀλλόδοξοι) κάθε ἐθνολογικῆς προέλευσης. Όπωσδήποτε, οἱ ἀραδικοί καί οἱ τουρκομανικοί πληθυσμοί ἦταν κατ' ἀποκλειστικότητα μουσουλμᾶνοι, ἀλλά τό ἀντίθετο δέν συνέβαινε. Ἔτσι, στά Βαλκάνια, Σέρδοι, Βούλγαροι, ἀλδανοί καί Ἕλληνες χριστιανοί ζοῦσαν μαζί, στά πλαίσια αὐτοῦ πού οἱ Τοῦρκοι ὀνόμαζαν «ρούμ μιλλιέτ» (ὀρθόδοξη μειονότητα), πού ἦταν θρησκευτική καί ὄχι ἐθνική μειονότητα καί ὑπαγόταν κατ' εὐθείαν στόν Οἰκουμενικό Πατριάρχη.

Η πολυδιάσπαση καί ὁ κατακερματισμός, καθώς καί ἡ ἔναρξη τοῦ ἀλληλοσπαραγμοῦ τῶν βαλκανικῶν λαῶν, εἶναι ἄμεσο ἀποτέλεσμα τῆς ἀνάπτυξης τοῦ δυτικοευρωπαϊκοῦ ἐθνικισμοῦ. Οἱ ἀστικές τάξεις τῶν δυτικο-ευρωπαϊκῶν κοινωνιῶν, πού προέκυψαν ἀπό τήν ἀστική ἀνάκαμψη καί τήν Βιομηχανική Ἐπανάσταση, προήγαγαν τήν ἐθνική ἰδεολογία, τήν ἔννοια τοῦ ἔθνους - κράτους καί τῆς ἐθνότητας, προκειμένου νά διαμορφώσουν ἐλεγχόμενους χώρους ἐλεύθερης οἰκονομικῆς δραστηριότητας. Οἱ Βαλκάνιοι διανοούμενοι τῶν ὀρθόδοξων διασπορῶν τῆς Κεντρικῆς καί Δυτικῆς Εὐρώπης υἱοθέτησαν καί μετέφεραν στίς χῶρες τους τήν ἐθνική σκέψη, δημιουργῶντας ἑστίες ἐθνικῆς αὐτοσυνείδησης, ἰδεολογίες καί διαμορφώνοντας ὁλόκληρο πλαίσιο ἱστορικῶν ἀναγωγῶν καί ἐθνοφυλετικῶν θεωριῶν, συχνά ἀσχέτων μέ τήν πραγματικότητα. ἀλλά καί ἡ πολιτική τῶν δυτικῶν δυνάμεων στήν Μέση ἀνατολή προήγαγε δυναμικά αὐτές τίς διασπαστικές ἐξελίξεις. ἀναπτύχθηκαν ἔτσι ἑστίες ἐθνικῶν συγκρούσεων, μέ τά γνωστά σέ ὅλους ἀποτελέσματα, πού διαρκοῦν ῶς τίς μέρες μας, καί μάλιστα μέ αὐξανόμενη ἔνταση.

Λίγοι ἀντελήφθησαν τήν διασπαστική σημασία τῶν ἐθνικιστικῶν ἰδεολογιῶν. Ενας σχετικά ἄγνωστος Ελληνας συγγραφέας, ὁ Κωνσταντῖνος Σοκόλης, κατήγγειλε τό 1916 ἐν μέσω τοῦ Α΄ Παγκοσμίου Πολέμου, στό ἔργο του «Ἡ Αὐτοκρατορία», τήν «ὀθνεία ἀρχή τῶν ἐθνοτήτων» ὡς ὑπαίτια γιά τήν πολυδιάσπαση τῆς βαλκανικῆς χερσονήσου καί τῆς ἀνατολικῆς Μεσογείου καί τήν ὡς ἐκ τούτου ἀδυναμία ἐπίλυσης τοῦ ἀνατολικοῦ Προβλήματος μέ μία νέα σύνθεση βυζαντινοῦ ἤ παρόμοιου ὑπερεθνικοῦ τύπου.

Πράγματι, τό πρόβλημα εἶναι ὅτι ὅλες οἱ ἐθνοφυλετικές κατηγορίες ὑποδιαιροῦνται εἰς τό ἄπειρο, καί αὐτή ἡ διαδοχική διάσπαση δέν ἔχει τέλος. Ἄρα, τό πρόβλημα δέν εἶναι ἡ

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  5

έξεύρεση τῶν ἐθνολογικῶν-φυλετικῶν ὁρίων καί ἡ ἐπιδίωξη τῆς ἀποδοχῆς τους ὡς κρατικῶν ὁρίων, ἀλλά ἡ ὅλη θεώρηση τοῦ προδλήματος ὑπό τό πρῖσμα τοῦ δυτικοῦ ἐθνικισμοῦ.

Ή θεώρηση αὐτή προέρχεται ἀπό τίς ἐπιστημονικοφανεῖς ἰδεοληψίες ὁρισμένων κύκλων τῆς εὐρωπαϊκῆς σκέψης (πού κατέληξαν στά ἄκρα κατά τόν Μεσοπόλεμο). Ή πραγματικότητα ὅμως εἶναι ρευστή, οἱ λαοί εἶναι ἀνοιχτά συστήματα καί ἔρχονται σέ διαρκεῖς ἐπιμειξίες μέ τό ἐξωτερικό περιβάλλον τους. Ἦλλωστε, τά ἴδια τά ἀνθρωπολογικά χαρακτηριστικά ἐξελίσσονται καί μεταβάλλονται ὑπό τήν ἐπίδραση τοῦ περιβάλλοντος καί ἔτσι εἶναι ἀδύνατο νά ἀνεύρει κανείς εὔκολα καθαρές ἐθνικές συνέχειες γιά μεγάλα χρονικά διαστήματα. ἀντίθετα, τά πολιτιστικά χαρακτηριστικά εἶναι πιό ἐμφανῆ, ὄχι μόνον διότι ἀποτυπώνονται στίς πηγές εὐκρινέστερα, ἀλλά καί διότι μεταφέρονται στόν χρόνο ὑπερκαλύπτοντας ἀνθρωπολογικές κατηγορίες.

"Αρα, ή πολιτική σκέψη καί ή θεώρηση τῶν διεθνῶν σχέσεων, πού βασίσθηκε στίς ἔμμονες ἀλλά ἀνυπόστατες καί ἄσχετες μέ τήν πραγματικότητα ἐθνοφυλετικές θεωρίες, δηλαδή ή δυτική πολιτική σκέψη ἀπό τήν Γαλλική Ἐπανάσταση ἕως σήμερα, νά γιατί ὁδήγησε σέ διαδοχικές σφαγές, μέ τελευταία καί πιό χαρακτηριστική αὐτήν στήν Βοσνία.

Η ίδια ή 'Οθωμανική Αὐτοκρατορία διαλύθηκε ὑπό τό βάρος αὐτῶν τῶν θεωριῶν, ὄχι διότι οἱ Μεγάλες Δυνάμεις τό 1919-20 τήν διέλυσαν σέ μικρά κρατίδια χωρίς ἐθνική συνοχή, ἀλλά διότι ἤδη οἱ Νεότουρκοι, ἐπηρεασμένοι ἀπό τόν γαλλικό διαφωτισμό, εἶχαν ἀποφασίσει καὶ ἀρχίσει τίς ἐθνικές ἐκκαθαρίσεις Ἑλλήνων, 'Αρμενίων, κ.λπ. Τό ἀδιέξοδο τῆς προσπάθειας αὐτῆς νά δημιουργηθεῖ ἐθνικά «καθαρό» τουρκικό κράτος ἀποδείχθηκε περίτρανα ἀπό τόν σημερινό ἐμφύλιο πόλεμο Τούρκων - Κούρδων, ἀλλά καὶ ἀπό τήν ἐπίσημη πλέον παραδοχή Τούρκου πρωθυπουργοῦ ὅτι «στήν Τουρκία κατοικοῦν 75 ἐθνότητες». Σέ ἀντίστοιχη τραγωδία ὁδήγησε ἡ διάλυση τῆς πολυεθνικῆς Γιουγκοσλαβίας.

Έτσι, μέ τήν ἐθνικιστική ἰδεολογία, ἐπῆλθε πλήρης ἀποτυχία στήν ἐπίλυση τοῦ περίφημου ἀνατολικοῦ Ζητήματος, πού διαρκεῖ ἕως σήμερα καί ἀποτελεῖ πηγή συγκρούσεων καί αίματογυσιῶν.

Τό ἐρώτημα λοιπόν πού τίθεται σήμερα εἶναι μήπως μία διαφορετική μεθοδολογική προσέγγιση, βασισμένη στήν σκέψη ὅτι οἱ κοινωνίες καί οἱ λαοί εἶναι ἐπάλληλοι κύκλοι μέ πολλαπλές τομές καί ἱστορικές διασταυρώσεις, ὁδηγήσει σέ διαφορετικές πολιτικές ἐκτιμήσεις, πιό παραγωγικές γιά τό βαλκανικό μέλλον, πού δέν μπορεῖ παρά νά εἶναι κοινό.



## Συνέντευξη ἀπό τόν Νίκο Ψυρούκη

Μελέτης Μελετόπουλος - Γιάννης Γορανίτης

ο διστορικός καί στοχαστής Νίκος Ψυρούκης ἀποτελεῖ μία σημαντική προσωπικότητα στόν χῶρο τῆς ἱστορικῆς ἔρευνας. Ἡ ἀγωνιστική του φύση καί τό ἀντικομφορμιστικό του πνεῦμα ἐπηρέασαν βαθύτατα καί τό ἐπιστημονικό του ἔργο. Τά βιβλία του βασίζονται σέ ἐμπεριστατωμένη ἔρευνα καί διαρκῆ ἀναζήτηση. Τό πρῶτο βιβλίο τοῦ Νίκου Ψυρούκη κυκλοφόρησε τό 1964 μέ τίτλο «Ἡ Μικρασιατική Καταστροφή» καί ἔχει πουλήσει περισσότερα ἀπό 80.000 ἀντίτυπα. Ἔκτοτε ἔγραψε ἀκόμη πολλά ἔργα (τό τελευταῖο βρίσκεται ὑπό ἔκδοση), μελέτες καί ἄρθρα.

Ή Νέα Κοινωνιολογία συζητᾶ μαζί του τήν πορεία του στόν χῶρο τῆς ἐπιστήμης, τίς ἀπόψεις του γύρω ἀπό καίρια, σύγχρονα καί παλαιά ζητήματα, τόν πολιτικό του στοχασμό καί τίς ἀγωνιστικές του ἐμπειρίες στόν χῶρο τῆς ᾿Αριστερᾶς, ἀλλά καί τά γεγονότα καί τίς ἐμπειρίες πού σημάδεψαν τήν ζωή καί τό ἔργο του.

**N.K.:**\* Θέλετε νά μᾶς μιλήσετε γιά τήν καταγωγή σας καί γιά τά παιδικά σας χρόνια;

Ν.Ψ.: Ἡ καταγωγή μου εἶναι ἀπό τή Μικρά 'Ασία καί πιό συγκεκριμένα ἀπό τό 'Αϊδαλί (Κυδωνίες). Έγώ βέβαια γεννήθηκα καί μεγάλωσα στήν Αἴγυπτο, στήν Ἰσμαηλία, στήν περιοχή τῆς Διώρυγας, τό 1926. Ἡ ζωή μου στό έλληνικό «γκέτο» εἶναι ἕνας ἀπό τούς δασικούς παράγοντες διαμόρφωσης τῆς προσωπικότητάς μου. Στό έλληνικό «γκέτο» ζοῦσαν κυρίως λαϊκοί ναυτικοί, νησιῶτες, σ' ἄλλο «γκέτο», πολυτελές, ζοῦσαν οἱ Γάλλοι καί οἱ "Αγγλοι. Τό παροικιακό κεφάλαιο ήταν, κυρίως, συγκεντρωμένο στήν 'Αλεξάνδρεια, ὅπου καί καλλιεργήθηκε σημαντικά ή ἀποικιοκρατική συνείδηση τῶν Ἑλλήνων, ὄχι δέδαια τόσο ἔντονη καί δλακώδης, ὅσο ή ἀντίστοιχη τῶν ὑπόλοιπων Δυτικῶν. Ἡ συμβολή, ὅμως, τῶν Ἑλλήνων τῆς Αἰγύπτου στόν χῶρο τῆς διανόησης, γιά τόν Ἑλληνισμό, εἶναι γνωστή καί μπορῶ νά πῶ ὅτι μέ ἐπηρέασε καί σέ ἀτομικό ἐπίπεδο, ἀκόμα καί στίς περιπτώσεις ἐκεῖνες πού δέν δίωσα ἄμεσα. Γιά παράδειγμα, τό διαφωτιστικό κέντρο τῆς ᾿Αλεξάνδρειας τοῦ Πάργα ἀποτέλεσε τήν ἀφετηρία γιά τό ἔργο δρισμένων ιδιαίτερα σημαντικών ανθρώπων, δπως ἦταν ὁ Σκληρός, ὁ Πέτρος Πικρός, ὁ Κ.Π. Καβάφης, δ Στρατῆς Τσίρκας, δ Θοδώσης Πιερίδης, δ Νίχος Νιχολαΐδης. Συνέβαλε στήν ἔχδοση κειμένων νέων πρωτοποριακῶν έλλαδιτῶν συγγραφέων, ὅπως ἦταν ὁ Κ. Βάρναλης (Δ. Τανάλιας). Υπῆρξαν, πάντως, καί μεγάλοι ἐπιστήμονες, ὅπως ὁ Λαγουδάκης πού πρῶτος ὑποστήριξε ὅτι ἡ λέπρα δέν εἶναι κολλητική ἀσθένεια, ὁ Διαμαντῆς, ὁ ὁποῖος ἀνακάλυψε τήν θεραπεία τῆς μπερχάτσια - τρομερῆς ἀσθένειας ἀπό τό νερό τοῦ Νείλου, πού θερίζει τούς Αἰγυπτίους δ δφθαλμίατρος Κοντονίκας, πού μετά τό θάνατό του οί φελλᾶχοι τόν ἀνακήρυξαν σέϊχ (ἄγιο). Οί Ελληνες λειτούργησαν σέ άρκετές περιπτώσεις, ώς μεσάζοντες στούς κατ' έξοχήν ἀποικιοκράτες καί τούς αίγυπτίους ἀποικιοκρατούμενους. Άλλά καί προσέφεραν καί ἔργο. Γιά τήν διάνοιξη τῆς Διώρυγας, ἡ έλληνική παροικία διαδραμάτισε πρωτεύοντα ρόλο καί κατάφερε νά διατηρήσει ζωντανά τά ἤθη καί τά ἔθιμα τῆς πατρίδας της. Ὁ πατέρας μου δούλεψε στήν Έταιρία τῆς Διώρυγας ὡς τυπογράφος-λιθογράφος.

**Ν.Κ.:** Πῶς βρέθηκε ὁ μικρασιάτης πατέρας σας στήν Αἴγυπτο;

Ν.Ψ.: Ὁ πατέρας μου ἐκδιώχθηκε ἀπό τό ᾿Αϊβαλί ἀπό τόν ἴδιο τόν παπποῦ μου λόγῳ ἑνός ἀτυχοῦς περιστατικοῦ. Μαθητής ἀκόμη, βρέθηκε στό γραφεῖο τοῦ Μητροπολίτη ὅπου καί εἶδε ἕνα βαρόμετρο. Τοῦ δημιουργήθηκε ἡ ἐντύπωση ὅτι ὁ Μητροπολίτης παρακολουθοῦσε τίς ἐνδεί-

<sup>\*</sup> ὅπου Ν.Κ.: Νέα Κοινωνιολογία, ὅπου Ν.Ψ.: Νίχος Ψυρούκης

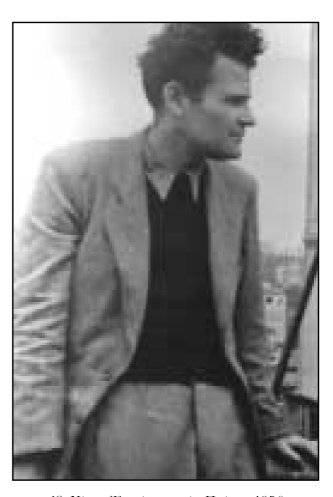
 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$ 

ξεις τοῦ ὀργάνου, ἔτσι ὥστε, σέ καιρό ἀνομβρίας, νά τελεῖ τίς λιτανεῖες συμβουλευόμενος καί τό βαρόμετρο. "Όταν μίλησε γι' αὐτό στούς συμμαθητές του δημιουργήθηκε σκάνδαλο, καί ὁ πατέρας του ἀποφάσισε νά τόν διώξει ἀφοῦ ἡ οἰκογένεια ἔφερνε βάρος ἀπό τίς πράξεις τοῦ πειρατῆ Νικόλα Ψυρούκη, ὁ ὁποῖος ὑπῆρξε ἕνας ἀπό τούς τελευταίους πειρατές τοῦ Αἰγαίου.

"Έτσι, τελικά, δ πατέρας μου ἔφυγε καί στά 16 χρόνια του κατετάγη στόν έλληνικό στρατό, τό 1910, πῆρε μέρος στούς πολέμους τοῦ 1912-13, στήν μάχη τοῦ Κιλκίς, τοῦ Μπιζανίου, στήν Βόρειο "Ηπειρο, καί ἀλλοῦ. "Εφτασε στόν δαθμό τοῦ ἐπιλοχία. Παρ' ὅλο πού ἦταν δενιζελικός, πολέμησε τούς ἀγγλογάλλους, τό 1915, καθώς θεώρησε ἐπέμδαση στά ἐσωτερικά τῆς χώρας τήν ἐπιδολή τῆς πολιτικῆς τους στήν Ἑλλάδα. "Αν καί συνέχισε νά εἶναι ἀντιμοναρχικός, δέν συμμετείχε στό κίνημα τῆς Ἐθνικῆς Ἄμυνας. Πῆρε μέρος στήν ἐκστρατεία τῆς Οὐκρανίας καί έκεῖ ἐπαναστατικοποιήθηκε ἀφοῦ ἔζησε ἀπό κοντά τόν ἐμπαιγμό καί τό πραγματικό πρόσωπο τῆς τσαρικῆς ἐξουσίας καί τῶν συμμάχων της. Ἡ σχέση του μέ τόν Πλαστήρα ἦταν ιδιαίτερα στενή. Μετά τό πραξικόπημα τοῦ 1935, ὁ Πλαστήρας διέφυγε στήν Αίγυπτο καί διανυκτέρευσε καί στό σπίτι μας. Ἡ φιλία τους διατηρήθηκε ως τήν ήμέρα πού δ Πλαστήρας ἔγινε πρωθυπουργός (κάτι πού δ πατέρας μου τό θεώρησε απάρνηση τῆς ἱστορίας του).

Πρός τό τέλος τῆς μικρασιατικῆς καταστροφής, στήν δποία πήρε μέρος, οί έλληνικές άρχές τόν ἔστειλαν μαζί μέ ἄλλους φαντάρους στήν Αἴγυπτο. Ὁ πατέρας μου ἦταν τραυματισμένος καί υπέφερε ἀπό βαριᾶς μορφῆς μαλάρια, καί θά πέθαινε ἀδοήθητος ἄν δέν ἐπενέδαινε ὁ γιατρός Κερασιώτης, δ δποῖος τόν γιάτρεψε. 'Απ' ὅ,τι ἀνακάλυψα ἀργότερα, ὁ Κερασιώτης ἦταν πεθερός τοῦ Στρατῆ Τσίρκα, ἀλλά αὐτό τό ἔμαθα μετά τόν θάνατο τοῦ Τσίρκα. "Εδρασε ώς συνδικαλιστής καί πέθανε τό 1948 σέ ήλικία μόλις 54 ἐτῶν. Μιλῶ ἀρκετά γιά τόν πατέρα μου, γιατί ἡ σχέψη, ή στάση ζωῆς καί ή δράση του ἐπηρέασαν ἀποφασιστικά τόν ψυχισμό μου, τόν χαρακτῆρα μου. Ἡ μητέρα μου μέ δίδαξε τή λιτότητα καί τήν καρτερικότητα, ἦταν ἐπηρεασμένη ἀπό τήν σκέψη τοῦ Ἐπίκουρου κι' ἄς μήν τόν γνώριζε μιά κι' ἦταν ἀναλφάδητη. Οἱ φελλᾶχοι μοῦ ἀποκάλυψαν τί σημαίνει εὐγένεια ψυχῆς.

**N.K.:** Υπῆρχαν ἄλλες πτυχές τῆς αἰγυπτιακῆς περιόδου πού ἐπηρέασαν τήν μετέπειτα δράση σας;



Ο Νίχος Ψυρούχης στήν Πράγα, 1956.

Ν.Ψ.: Βεδαίως. Πήγαινα μόνο σέ έλληνικό σχολεῖο. Στό δημοτικό, στήν γενέτειρά μου καί υστερα, στό Κάϊρο, στήν Άμπέτειο Σχολή. Στό Κάϊρο δέν ύπῆρχε έλληνικό «γκέτο», ἔτσι συναναστράφηκα καί μέ αἰγύπτιους πατριῶτες. Οί σχέσεις γενικά τῶν Εὐρωπαίων ἀπέναντι στόν αἰγυπτιακό λαό, ιδιαίτερα τήν ἐποχή τῶν διομολογήσεων, πού διατηρήθηκαν εως τό 1936, άργότερα ὑπῆρξαν μιά ἀπό τίς προτροπές τοῦ ἐσωτεριχοῦ μου κόσμου γιά ν' ἀσχοληθῶ μέ τήν Ίστορία τῆς ᾿Αποιχιοχρατίας. Ἦταν χρέος μου. Σᾶς ξαναγυρνάω στόν καιρό τῶν διομολογήσεων: ένας δποιοσδήποτε εὐρωπαῖος μποροῦσε κάλλιστα νά διαπράξει ἔγκλημα σέ δάρος Αἰγυπτίου χωρίς νά μποροῦν νά ἐπέμδουν οἱ αἰγυπτιακές ἀρχές. Δικαζόταν ἀπό τό Προξενεῖο του καί ἡ πιό δαρειά ποινή ἦταν ἡ ἀπέλασή του στήν πατρίδα του. Ἡ κατάσταση δέν καλυτέρεψε καί πολύ μετά τό 1936. Λόγου χάρη, στόν πόλεμο συχνά, ἄγγλοι όδηγοί στρατιῶτες προκαλοῦσαν αὐτοκινητιστικά δυστυχήματα μέ θύματα ντόπιους, καί ή ἀποζημίωση, σέ περίπτωση θανάτου, ἦταν μό-



'Αριστερά ο Νίχος Ψυρούχης, στή μέση δ πατέρας καί δεξιά δ άδελφός του Πανάγος, στήν 'Ισμαηλία.

νο τρεῖς λίρες. "Όλα αὐτά καί πολλά ἄλλα μέ δδήγησαν στήν συναισθηματική ἀπομόνωση ἀπό τήν παροικία, μιά καί ἡ συλλογική συνείδησή της, δυστυχῶς, ἦταν ἀποικιοκρατική.

Ν.Κ.: Μέ τί ἀσχοληθήκατε μετά τό σχολεῖο; Ν.Ψ.: Ἡ πολιτική μου δράση εἶχε ἀρχίσει ἀπό τά μαθητικά μου χρόνια, ἐνῶ ἐργαζόμουνα τά καλοκαίρια σέ στρατιωτικές βάσεις γιά νά βγάζω μέρος τῶν ἐξόδων τῶν σπουδῶν μου. Στά τέλη τοῦ 1941 γνωρίστηκα μέ τόν στρατιώτη Γιάννη Σαλά, ὁ ὁποῖος ὑπῆρξε ὁ πνευματικός μου πατέρας ἀφοῦ μοῦ μετέδωσε πολλές γνώσεις γιά τήν ἱστορική ἐξέλιξη καί γιά τή θεωρία τοῦ Κ. Μάρξ [ὅταν πιάστηκε, τό 1944 μέ τό λεγόμενο κίνημα τοῦ στρατοῦ, ἔμαθα ὅτι ἦταν καί ὁ ἡγέτης τῆς ᾿Αντιφασιστικῆς Πρωτοπορίας (Α.Π.) τῆς ὁποίας ἤμουν μέλος].

'Από τό 1944 πού τελείωσα τό σχολεῖο, διοποριστικά ἔκανα διάφορες ἐργασίες χωρίς νά πάψω τήν ἐνεργό πολιτική δραστηριότητα μέ κέντρο δάρους τήν ἐκκένωση (Γκαλάα) τῆς Αἰγύ-

πτου ἀπό τά ἀποικιοκρατικά στρατεύματα τῆς Μεγάλης Βρεταννίας. 'Αλλά ή κατηγορία τοῦ ἐπαναστάτη καί δ ἄμεσος κίνδυνος γιά τήν σύλληψή μου ἔγινε ἡ αἰτία νά φύγω στό ἐξωτερικό μέ ἐντολή τῆς «Α.Π.» Πῆγα στή Γαλλία καί στήν συνέχεια στήν Τσεχοσλοβακία (τέλη τοῦ 1949). Στήν ἀρχή ἐργάστηκα ὡς ἡλεκτρολόγος σέ ἐργοστάσιο ὑφαντουργίας, ἀργότερα προτάθηκα γιά σπουδές ἐπειδή ἤμουν γιός ἐργάτη, καί πῆρα ὑποτροφία ἀπό τήν Διεθνῆ Ενωση Φοιτητῶν. Σπούδασα Ἱστορία (τμῆμα ἔρευνας) στό Πανεπιστήμιο τῆς Πράγας. Οἱ σπουδές μου κράτησαν εως τό 1956, καί τό θέμα τῆς διπλωματικής μου ἐργασίας ἦταν ἡ «Μικρασιατική Καταστροφή». Εἶχα τήν τύχη νά μέ παρακολουθεῖ ἔνας πολύ καλός καί ἀνοιχτόμυαλος γιά τά δεδομένα τῆς ἐποχῆς, ὁ Ο. Ρζίχα, ὁ ὁποῖος μέ 6οήθησε σέ πολλά ζητήματα, άλλά κυρίως στήν συγκρότηση τῆς ἐπιστημονικῆς μου σκέψης. Τελειώνοντας τίς σπουδές μου ἐπέστρεψα στήν Αἴγυπτο. Γύρεψα νά ἐργαστῶ καί δούλεψα ὡς ἐπόπτης σ' ενα μαραγκούδικο, ενῶ ὡς δημοσιογράφος ἀρθρογραφοῦσα σέ μιά ἡμερήσια ἐφημερίδα τῆς έλληνικῆς παροικίας, στόν «Πάροικο». Ἡ ἐκ νέου παραμονή μου στήν Αἴγυπτο ἦταν εὐκαιρία νά συνεργαστῶ μέ τό κίνημα τῆς «'Ασιατοαφρικανικής 'Αλληλεγγύης» στούς κόλπους τῆς ὁποίας γνώρισα καί συνδέθηκα μέ ἐπαναστάτες τοῦ «Τρίτου Κόσμου». Τό 1960, ἐκεῖ, γνώρισα καί τόν Τσέ Γκεβάρα. 'Απ' ὅ,τι ἔλεγε ἀναφορικά μέ τά προδλήματα τοῦ σοδιετικοῦ καθεστῶτος, ἦταν πολύ προδληματισμένος ἀφοῦ 50 χρόνια μετά τήν ἐπανάσταση ή συνείδηση τῶν Ρώσσων παρέμενε καπιταλιστική. Οἱ παρατηρήσεις του ἦταν ὀρθές, ἄλλωστε τήν κατάσταση τήν ἔζησα ἀπό πρῶτο χέρι.

Λόγω τῶν γνωριμιῶν μου, ἀλλά καί τῶν ἐπαφῶν μου μέ πραγματικούς ἀντιιμπεριαλιστές, τό νασσερικό καθεστώς μέ παρακολουθοῦσε, ἐνῶ στήν τότε δηθεν «ἀντινασσερική» Ἑλλάδα ἔφταναν καί σ' ἐκείνη στοιχεῖα καί ἔμπαιναν στούς φακέλλους μου στήν 'Ασφάλεια. 'Ο Νάσσερ εἶχε ἀνακηρυχτεῖ ἐπίσημα «Ἡρωας τῆς Σοδιετικῆς Ένωσης», ἀλλά στήν πραγματικότητα ἦταν ἐκφραστής τοῦ νεοαποικισμοῦ στήν Αἴγυπτο τό πρῶτο δέν ἐρχόταν σέ ἀντίθεση μέ τό δεύτερο. Γιά ὅποιον θέλει νά γνωρίσει βαθειά τά καθεστῶτα νασσερικοῦ τύπου στόν ἀραδικό κόσμο, άς βρεῖ χι' ἄς διαβάσει τήν μελέτη τοῦ ἐξαίρετου αἰγύπτιου διανοητῆ Χάσαν Ριάντ: «Τό νασσερικό καθεστώς», μελέτη τοῦ 1960. Γι' αὐτό καί τό νασσερικό καθεστώς καταδίωκε τούς άληθι $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  9

νούς ἀγωνιστές τῆς ἐλευθερίας τοῦ αἰγυπτιακοῦ λαοῦ. Συλλήψεις, δασανιστήρια, θάνατοι, στρατόπεδα συγκέντρωσης (ὅπως αὐτό τῆς Σίουα ὅπου τώρα λέγεται ὅτι ἐκεῖ μπορεῖ νά δρίσκεται ὁ τάφος τοῦ Μεγάλου ᾿Αλεξάνδρου). Περιττό νά πῶ ὅτι ὅσοι δείλιαζαν καί κιότευαν, ὁ τίτλος τοῦ Νάσσερ ώς «ήρωα τῆς ΕΣΣΔ» ἀποτελοῦσε τό άλλοθι γιά νά έξομαλύνουν τίς σχέσεις τους μέ τό καθεστώς, καί νά πάρουν καί σημαντικές θέσεις, χυρίως στά Μ.Μ.Ε. Μά καί δ ίδιος χρησιμοποιούσε τό ίδιο ἐπιχείρημα: ποιός εἶναι ἀντεπαναστάτης, ἐγώ ὁ «Ἡρωας τῆς ΕΣΣΔ» ἤ ὅλοι ἐκεῖνοι πού μέ κατηγοροῦν γιά νεοαποικιστή; 'Ασφαλῶς, ὁ Νάσσερ μιλοῦσε πολύ γιά σοσιαλισμό, γιά ἀντικαπιταλισμό, κ.λπ. Τό ἴδιο μήπως δέν τό ἔχαναν καί οἱ ἄλλοι ἡγέτες τῶν νεοαποικιακῶν καθεστώτων τοῦ «Τρίτου Κόσμου», ἤ παλιότερα καί δ Χίτλερ καί δ Μουσσολίνι καί δ Πεταίν; Οἱ ἔννοιες ἔχουν πιά χάσει τήν σημασία τους. "Ολοι, εἴτε ἀνήκουν στήν ἀντεπαναστατική τάση τῆς ἐξέλιξης τῆς ἀνθρωπότητας, εἴτε ὄχι, χρησιμοποιοῦν μιά κοινή γλῶσσα, ἀλλά ὁ καθένας δίνει σέ κάθε λέξη ἄλλη ἔννοια. Πλήρης σύγχυση πού ἀποδειχνύει τήν χοινωνιχή σήψη τῶν ήμερῶν μας. ε<br/> Όταν ή γλῶσσα τῆς ἐπαναστατικῆς τάσης δέν θά μπορεῖ νά χρησιμοποιηθεῖ ἀπό τούς ἐκπροσώπους τῆς ἀντεπαναστατικῆς τάσης, τότε θά σημαίνει ὅτι ἡ ὑψωτική κοινωνική κίνηση, δηλαδή ή ἐπαναστατική, θά ἔχει πάρει καί πάλι τά πάνω της, μιά καί θά πάψει ή παθολογική κατάσταση στήν σκέψη τῶν λαῶν.

**N.K.:** Ποιά ἦταν ἡ σχέση σας μέ τήν έλληνική ᾿Αριστερά, ἐκείνη τήν περίοδο;

**Ν.Ψ.:** Συγγνώμη, ἀλλά ὁ ὅρος «'Αριστερά», «Κέντρο», «Δεξιά» ἀπό πολιτική ἤ κοινωνική ἄποψη δέν εὐσταθεῖ. Εἶναι κενότητα. "Έχει, φυσικά καθιερωθεῖ καί μάλιστα διεθνῶς — ἄλλη μιά ἀπόδειξη τῆς σύγχυσης πού χαρακτηρίζει τήν ἐποχή μας. Πιστεύω ὅτι θέλετε νά πεῖτε τό Κ.Κ.Ε., ἔτσι εἶναι, μάλιστα. "Οντας παλιό μέλος τῆς «Α.Π.», στήν Τσεχοσλοβακία αὐτομάτως ἀνῆχα στίς γραμμές τους ὡς ἁπλό μέλος καί ύπῆρχε ἕνα εἶδος ΜΟDUS VIVENDI ἀνάμεσά μας. Οἱ πρῶτες ἀνοιχτές διαφωνίες ἦλθαν στήν ἐπιφάνεια μέ τήν διατριδή μου γιά τή «Μικρασιατική Καταστροφή». Οἱ τοπικοί, τουλάχιστον, ιθύνοντες δέν ἀποδέχονταν ὅτι τό 1918-1922 ἡ Έλλάδα ἀνῆκε στόν ἰμπεριαλιστικό μητροπολιτικό χῶρο καί μέ ἀνεπτυγμένο μονοπωλιακό καπιταλισμό. "Έτσι ἔκατσα καί ἔστειλα τίς θέσεις τῆς διατριδῆς μου στόν 'Ακαδημαϊκό καί καθηγητή τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Μόσχας, Α.Φ.

Μύλλερ, καί ή ἀπάντησή του ἦταν κατηγορηματική: ἔχεις ἀπόλυτο δίκιο, οἱ θέσεις σου εἶναι ἐπιστημονικές. Μά τό ίδιο ύποστήριζε καί δ καθηγητής μου Ο. Ρζίχα. Ξεπεράστηκε έτσι τό έμπόδιο περί ἀστικοτσιφλικάδικης Ἑλλάδας. Άλλά ἀπό τό 1955, οἱ διαφωνίες μας ἦταν ὅλο καί πιό ἔντονες πάνω στά προδλήματα τῆς φύσης τοῦ λεγόμενου «ὑπαρχτοῦ σοσιαλισμοῦ» καί σέ πολλά ἄλλα. Καί ἄρχισα νά εἰσπράττω διάφορα ἐπίθετα «αίρετικοῦ» καί φυσικά καί ζημιογόνες (αὐτά μετά τό 1956). Άλλά, ἄς σταματήσουμε ἐδῶ, μιά καί τό MODUS VIVENDI, ἄν καί τραυματισμένο, συνεχίστηκε. Ξαναγύρισα στήν Αἴγυπτο καί συνέχισα τόν δικό μου, τόν ἐλεύθερο δρόμο πού, στούς καιρούς μας, οὐσιαστικά τόν ἀκολουθεῖ κάθε ἄνθρωπος πού θέλει νά σκέπτεται ὅπως ἐχεῖνος τό θεωρεῖ σωστό καί ἔτσι νά ὑπηρετεῖ τήν ὑψωτική κίνηση στήν ἐξέλιξη τῆς κοινωνίας. Τί θέλω νά πῶ μ' αὐτό; Πρῶτα, ἀπ' όλα ότι ένας έλεύθερος σκοπευτής τῆς ἐπαναστατικής τάσης δέν μπορεῖ νά εἶναι τεχνοκράτης ἐπαγγελματίας, συνεπῶς δέ μπορεῖ καί ν' ἀνήκει σέ πολιτικά κόμματα. Τά κόμματα, θεσμός τῆς άστικῆς δημοκρατίας, τοῦ πάλαι ποτέ φιλελεύθερου καπιταλισμοῦ (19ος αἰώνας) εἶναι πιά γραφειοκρατικοί σχηματισμοί, παρηκμασμένος θεσμός, πού παράγουν τά στελέχη τῆς ἐπίσης παρηχμασμένης ἀστιχῆς ἐξουσίας, ἤ ὅπως πολύ σωστά παρατηρεῖ ὁ έλβετός διανοητής Jean Ziegler, σ' ἕνα πρόσφατο ἔργο του μέ τόν τίτλο «Οί ἄρχοντες τοῦ ἐγκλήματος» (1998), μιᾶς ἐξουσίας, τῆς καπιταλιστικῆς, πού τό ἀνώτατο στάδιο τῆς ἐξέλιξής της εἶναι τό ὀργανωμένο ἔγκλημα (ἀφοῦ ἐκεῖ ἔχει φτάσει ὁ ἴδιος ὁ καπιταλιστικός τρόπος παραγωγῆς). Δέν σᾶς κάνει ἐντύπωση ὅτι πάνω ἀπό τό 90% τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ, σύμφωνα μέ τίς τελευταῖες δειγματοληψίες, θεωρεῖ τά κόμματα μή ἀξιόπιστα;

**N.K.:** Μετά τόν ἐρχομό σας στήν Ἑλλάδα τό 1961, μέ τί ἀσχοληθήματε;

Ν.Ψ.: Τόσο ὁ ἴδιος, ὅσο καί ἡ σύζυγός μου γνωρίζαμε τίς δυσκολίες πού θά συναντούσαμε στήν πατρίδα, ἀλλά ὄχι τόσο μεγάλες ὅσο ἀποδείχτηκαν. Στήν ἀρχή, ἕνας φίλος ἀπό τήν Μέση ᾿Ανατολή, μᾶς βοήθησε νά πιάσουμε καί οἱ δύο ἐργασία στήν «Ναυτεργατική-Ναυτεμπορική» τοῦ Θ. Βώκου (κι αὐτός στόν πόλεμο ἦταν στήν Μ.Α.), ὅμως τά οἰκονομικά τῆς ἐφημερίδας ἦταν πενιχρά καί προβληματική καί ἡ καταβολή μισθῶν. Μετά, σέ ἀναζήτηση ἐργασίας, ἄρχισε καί τό κυνηγητό τῆς ᾿Ασφάλειας, ἀλλά καί οἱ παρεμβάσεις τῆς Ε.Δ.Α. Μόλις πιάναμε

έργασία κάπου, ή ᾿Ασφάλεια ζητοῦσε ἀπό τόν έργοδότη τό πιστοποιητικό κοινωνικών φρονημάτων καί τό ἐπακόλουθο ἦταν τό διώξιμο. "Αν πάλι μᾶς ἔπαιρνε κάποιος δμοϊδεάτης, χωρίς νά μᾶς δηλώνει, ἐμφανιζόταν τό ἐμπόδιο τῆς Ε.Δ.Α.: αὐτοί εἶναι «αίρετιχοί». Γιά ἕνα διάστημα ἡ σύζυγός μου ἐργάστηκε ὡς διαχειρίστρια στό θέατρο 'Αλεξανδράκη-Γεωργούλη καί ἐγώ στό πρωτοεμφανιζόμενο περιοδικό «Σύγχρονα Θέματα», δπου ἀρθρογραφοῦσαν προοδευτιχοί διανοούμενοι, τό 1962-63. Παρ' ὅλα αὐτά, καί ἐκεῖ εἶχα τήν παρέμδαση τῆς ᾿Ασφάλειας. Μά καί κάποιο ἀνώτατο στέλεχος τῆς Ε.Δ.Α. μοῦ ζήτησε νά γίνω μέλος της, ἄν θέλω νά παραμείνω. Εἶπα τό όχι, μέ τήν σχετική διαμάχη, καί ἀπολύθηκα. Ἡ διαπίστωσή μου ήταν ὅτι καί οἱ δυό, ᾿Ασφάλεια καί ήγεσία τῆς Ε.Δ.Α., εἶχαν τόν φόδο τῆς ἐλευθερίας, ὅπως θά ἔλεγε ὁ Φρόμ (ἐνδείξεις τοῦ δλοκληρωτισμοῦ ἀπό τόν ὁποῖο χαρακτηρίζεται ἡ σύγχρονη κοινωνία, παντοῦ).

Τελικά, ή σύζυγός μου προσλήφθηκε διερμηνέας-μεταφραστής στήν Πρεσδεία τῆς Τσεχοσλοδακίας καί ἐγώ ἐργάστηκα, ἐπί μονίμου δάσεως, στό περιοδικό τοῦ Κομνηνοῦ Πυρομάγλου «Ἱστορική Ἐπιθεώρηση». Περιττό νά σᾶς πῶ ότι σ' όλο αὐτό τό διάστημα συνέχιζα τήν ἔρευνα καί τήν συγγραφή. 'Αλλά ταυτόχρονα, ἀπό τό 1963, ύπῆρξα συνιδρυτής τῆς Κίνησης Φίλων Νέων Χωρῶν (Φ.Ν.Χ.), μιᾶς Κίνησης, μέ πρωτότυπη ὀργανωτική δομή, καθαρά δριζόντια. ΤΗταν πολιτική Κίνηση, μά ἀπό τήν ἀρχή, τελείως ἄσχετη μέ τά κόμματα καί τίς διενέξεις τους, θά ἔλεγα ὅτι ἦταν πείραμα κοινωνιολογικό μέ ἄριστα ἀποτελέσματα, παρά τόν ἄγριο πόλεμο πού δέχθηκε ἀπ' ὅλα τά κόμματα, μά καί ἀπό τά διάφορα παρακλάδια τους. Σκοπός μας, ή ἐνίσχυση τοῦ ἀγώνα γιά τήν αὐτοδιάθεση-ἕνωση τῆς Κύπρου καί ή συμπαράσταση στά έθνικοαπελευθερωτικά κινήματα τοῦ «Τρίτου Κόσμου» (κάναμε δύο πολύ πετυχημένες ἐκθέσεις γιά τήν Κούδα καί γιά τό Βιέτ Νάμ). Βγάζαμε καί τό περιοδικό «'Αντιιμπεριαλιστής», μικρό, λιγοσέλιδο, άλλά εἶχε ἀπήχηση, ιδιαίτερα στήν νεολαία. "Ολα αὐτά δυσκόλευαν καί τή ζωή μας. Ἡ Ε.Δ.Α. ἐπίμονα γύρευε ἀπό τήν τσέχικη Πρεσδεία νά διώξει τήν γυναῖκα μου. Στά τέλη τοῦ 1966, πρίν ἀπό τίς ἐκλογές πού θά γίνονταν τό 1967, ἡ Ε.Δ.Α. ἔδαλε καί στόν ἀείμνηστο Πυρομάγλου τό αἴτημα νά μέ διώξει κι' αὐτός, ἀφοῦ θά κατέδαινε στίς ἐκλογές ὡς ὑποψήφιός της. Τούς ἀπάντησε, ὅπως μοῦ εἶπε: «Εἶναι ἕνα ἀηδόνι πού δέν μπαίνει στό κλουδί. Αφῆστε τον νά προσφέρει κάτι στόν τόπο μέ τόν δικό του τρόπο». Προσωπικά μοῦ εἶπε τήν ἀπόφασή του: «Θά τήν σταματήσουμε τήν ἔκδοση καί μετά θά συνεχίσουμε». Τήν λύση τήν ἔδωσε τό πραξικόπημα. Τόσο ἐγώ, ὅσο καί ἡ σύζυγός μου βρεθήκαμε στά Γιούρα (Γυάρο), μαζί μέ τούς Ἐδαΐτες «προστάτες» μας (ἡ πλειοψηφία τῶν συγκρατούμενών μας ἦταν καλοί ἄνθρωποι, ἡ πλειοψηφία μεγάλοι στήν ἡλικία καί ἄρρωστοι).

**N.K.:** Η δράση σας συνεχίστηκε καί κατά την διάρκεια της έπταετίας;

Ν.Ψ.: "Οπως σᾶς εἶπα ἐξορίστηκα στά  $\Gamma$ ιούρα καί γιά πρώτη φορά, ὅπως ἔλεγα καί τότε, «παραθέρισα» κι' ἐγώ στή ζωή μου γιά ἕνα χρόνο. Μά ήταν χρόνος όδυνηρός. Οἱ συνθῆκες πάνω στό νησί τοῦ διαδόλου ἦταν πολύ ἄσχημες καί γίνονταν ἀκόμα πιό δύσκολες γιά ὅσους ἔπασχαν (νομίζω ὅτι ὁ μέσος ὅρος ἢλικίας τῶν ἐξορίστων ήταν γύρω στά 60, ἐμεῖς οἱ λίγοι σαραντάρηδες ἀποτελούσαμε τήν «νεολαία»). 'Αλλά καί προσωπικά ἀρρώστησα, ἔπαθα ταυτόχρονα καί γενική δοθιήνωση, κόντεψα νά πάθω σηψαιμία, καί μυκητίαση σ' δλο μου τό σῶμα. 'Από τήν ἄλλη, εἴχαμε ἀφήσει δυό ἀνήλικα κορίτσια κυριολεκτικά στόν δρόμο. Εὐτυχῶς ἀμέσως ἀνέλαδε τήν χηδεμονία τους ὁ ἀείμνηστος δημοσιογράφος Γιάννης Τσιριμῶχος (Μαρῆς) καί τά φιλοξενοῦσε σπίτι της μιά ἄλλη σπάνια φίλη μας, ή ἐπίσης ἀείμνηστη Νίνα Οἰκονόμου. Ὁ ἀδελφός μου, ἀπό τίς ΗΠΑ, μοῦ ἔστελνε φάρμακα, καί οί λιγοστοί φίλοι, άλλά καί ἄγνωστοι μᾶς ἔστελναν πακέτα μέ τρόφιμα. Ένας δικηγόρος, γνωστός μας, καραμανλικός στά φρονήματα, ἔστελνε στόν καθένα μας ἀπό 500 δραχμές τόν μήνα γιά τσιγάρα κ.λπ. 'Αλλά ὅταν μᾶς ἔβγαλαν ἀπό τά Γιούρα ή κατάσταση ἦταν ἀκόμα πιό δύσκολη. Έπρεπε νά γιατρευτῶ, ἔπρεπε νά ἐπιδιώσουμε χι' ἐμεῖς χαί τά παιδιά. Δίναμε δυό φορές τήν δδομάδα παρών στό 'Αστυνομικό τμῆμα, δέν μπορούσαμε νά φύγουμε οὔτε στό ἐξωτερικό, μά οὔτε καί ἔξω ἀπό τήν ᾿Αθήνα. Ὅσο γιά ἐργασία μήν τό συζητᾶτε. Τότε μεταφράζαμε γιά ενα κομμάτι ψωμί ὅ,τι δρίσκαμε. Ἐγώ μετέφρασα τό μεγάλο λεξικό τῆς Κοινωνιολογίας (γαλλική ἔκδοση τοῦ CENTRE D' ETUDE ET DE PRO-MOTION DE LA LECTURE), ἔκανα ἑνάμισυ χρόνο νά τό μεταφράσω καί ἔπαιρνα 500 δραχμές τήν βδομάδα, τότε δέν εἶχε καί μεγάλη ἐπιτυχία, ἀργότερα, τό 1982 νομίζω καί ὕστερα, ἀνατυπώθηκε σέ σμίκρυνση τοῦ σχήματος μέ μεγάλη ἐμπορική ἐπιτυχία γιά τούς ἐκδότες του. 'Ακόμα μετέφρασα «Τόν Κόσμο τῆς Μουσικῆς»

 $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$ 



Η ἀπονομή τοῦ διπλώματος Ιστορίας στήν Πράγα, 1956. Ὁ Ν. Ψυρούκης διακρίνεται στήν ἐπάνω σειρά, πρῶτος ἀριστερά.

τοῦ τσέχου μουσικολόγου Πίλκα καί τό «Ἡ ἐπιστήμη στήν ᾿Αρχαία Ἑλλάδα» τοῦ Φάρρινγκτον, τά δύο τελευταῖα μέ τό ψευδώνυμο Ν. Ραΐσης, νομίζω ὅτι ὅλα κυκλοφοροῦν ἴσαμε σήμερα. Ἦγραψα καί τήν ζωολογία στήν μεγάλη Ἐγκυκλοπαίδεια Γιοβάνη καί μάλιστα στήν καθαρεύουσα (ἔκανα περίληψη ἐνός πανεπιστημιακοῦ ἐγχειριδίου, γραμμένου στά τσέχικα).

Όσο γιά τήν δραστηριότητά μου, κάτω ἀπό τίς συνθηκες πού σᾶς ἀνέφερα καταλαβαίνετε ὅτι ἦταν ἰδιαίτερα δύσκολη, ἀλλά κινήθηκα μέσα στά πλαίσια τῆς Φ.Ν.Χ., τήν ὁποία εἴχαμε μετονομάσει σέ «ἀντιφασιστικό Κίνημα Ἑλλάδας» (Α.Κ.Ε.). Συνέγραψα τό Μανιφέστο τοῦ Α.Κ.Ε. (τό παραθέτω ὡς ἐμβόλημα στόν 4ο τόμο τοῦ ἔργου μου «Σύγχρονη Ἱστορία τῆς Ἑλλάδας) καί ἔδινα καί σύντομα ἄρθρα στό παράνομο ἔντυπο τοῦ Α.Κ.Ε., στόν «Ἐπαναστάτη». Καί σ' αὐτή τήν περίοδο ἡ προσπάθεια ἦταν νά σώσουμε τήν Κύπρο, ἄν γινόταν αὐτό θά ἔπεφτε τό καθεστώς τῆς 21ης ἀπριλίου μέ μεγάλη ἦττα τῆς ἀμερικανοκρατίας στήν Ἑλλάδα.

'Από τό 1963 ἀκράδαντα εἶχα σχηματίσει

τή γνώμη ὅτι τό πραξικόπημα προετοιμαζόταν ἀπό τίς ΗΠΑ μέ τελικό στόχο τήν διχοτόμηση τῆς Κύπρου καί τήν διπλή ἕνωση. Τά πολιτικά κόμματα προσπάθησαν, μά δέν μποροῦσαν νά πάρουν τό πολιτικό κόστος μιᾶς τέτοιας δρώμικης καί ἀντεθνικῆς πράξης. Γι' αὐτό ἄφησαν νά προετοιμαστεῖ ἡ ἄνοδος τοῦ ἀντικοινοδουλευτικοῦ στρατοκρατικοῦ καθεστῶτος. Τώρα, τελευταῖα, δλέπω νά κυκλοφοροῦν ἔργα, καί μάλιστα μ' ἐπίσημα ἀμερικανικά ἔγγραφα, γιά ν' ἀποδείξουν ότι οί συνταγματάρχες κινήθηκαν μόνοι τους καί ένάντια στούς δορειοαμερικάνους, κ.λπ. Άνοησίες. Ἐπίσημα ἔγγραφα μπορεῖ νά ὑπάρχουν γιά νά παραπλανοῦν. Στά χρόνια μας, τά πάντα, άκόμα καί τό μοίρασμα τοῦ κόσμου ἀπό τούς γκλομπαλιστές γίνεται στό μιλητό. Θέλετε ενα παράδειγμα; ή 21η Απριλίου, ιδεολογικά έμφανίστηκε ώς ἐπανάσταση κατά τοῦ κομμουνισμοῦ καί τῆς ΕΣΣΔ. Κι' ὅμως, τό καθεστώς αὐτό ἔδωσε ἀγχυροβόλια στόν σοβιετιχό στόλο καί διατηρούσε ἄριστες σχέσεις τόσο μέ τήν ΕΣ-ΣΔ, ὅσο καί μέ τά ἄλλα κράτη τοῦ Συμφώνου τῆς Βαρσοδίας (ἀκόμα καί μέ τήν Κίνα καί τήν

'Αλδανία). Ή προσπάθειά μας νά συνδέσουμε ἄμεσα τόν ἀντιδικτατορικό ἀγῶνα μέ τήν ἐθνικοαπελευθερωτική πάλη στήν Κύπρο, δυστυχῶς, δέν εἶχε ἀπήχηση. Όλοι, σχεδόν ὅλοι, ἤθελαν ἀπλῶς τήν ἐπιστροφή τῶν κομμάτων στήν ἐξουσία, τά ὁποῖα ὁ ἀντικοινοδουλευτισμός τά εἶχε κάπως ἀναπαλαιώσει καί ἐξωραΐσει. Τώρα πού τό θυμήθηκα, μέσα στήν ἑπταετία κυκλοφόρησα παράνομα σέ πολυγραφημένα φυλλάδια, τά ἔργα μου «Ἱστορία τῆς Σύγχρονης Ἑλλάδας», τούς τρεῖς πρώτους τόμους, καί οί «ταξικοί ἀγῶνες στήν ἐποχή τοῦ Καπιταλισμοῦ», μέ ψευδώνυμο φυσικά.

**Ν.Κ.:** Ποιός εἶναι ὁ ἀπολογισμός μισοῦ αἰώνα τοῦ Κυπριακοῦ;

Ν.Ψ.: Ὁ ἀπολογισμός εἶναι θλιδερός, ἡ Κύπρος πάει νά γίνει κι' αὐτή ἄλλη μιά χαμένη πατρίδα. Ἡ κατάσταση εἶναι ζοφερή. Τό Κυπριακό ήταν έξ άρχῆς άναπόσπαστο μέρος τῆς παγκόσμιας ἀντιιμπεριαλιστικῆς ἐπανάστασης στό χῶρο τῆς 'Ανατολικῆς Μεσογείου- 'Εγγύς 'Ανατολῆς. Τό κίνημα ἔπρεπε νά ξεκινήσει ἀμέσως, άπό τό 1945. Άπό τήν ἐμπειρία μου στήν Ἐγγύς 'Ανατολή καί είδικά τῆς Αἰγύπτου, εἶχα δεῖ ότι τό κλιμα ήταν πρόσφορο. Τό πρόδλημα της αὐτοδιάθεσης τοῦ λαοῦ τῆς Κύπρου ἔβρισκε ἀληθινή λύση μόνον μέ τήν Ένωση μέ τήν Έλλάδα. Τό Ε.Α.Μ. εἶχε ζητήσει ἄμεση ἕνωση τῆς Κύπρου μέ τήν 'Ελλάδα, κάτι πού δέν εἶχε προτείνει κατηγορηματικά οὔτε δ Ε.Δ.Ε.Σ., οὔτε τό Ε.Κ.Κ.Α. 'Αλλά, ἀκόμα καί οἱ συντηρητικοί Κύπριοι θεωροῦσαν αὐτή τήν θέση ἀκραία. Τό  $A.K.E.\Lambda$ . τότε ζητοῦσε τήν ἕνωση, ἐνῶ ἡ  ${}^{\circ}E$ θναρχία θεωροῦσε ὅτι αὐτή δέν εἶναι ἐφικτή καί θ' ἀπομάχρυνε τήν Κύπρο ἀπό τούς συμμάχους. Τελικά, ἔκανε τό δημοψήφισμα τοῦ 1950, πού ἡ 'Αθήνα δέν τό ἀποδέχτηκε. Τά πράγματα, στήν πορεία, ἄλλαξαν. Μετά τό 1956, τό Α.Κ.Ε.Λ., άκολουθῶντας τήν πολιτική Χρουστσώφ, ἐγκατέλειψε τό αἴτημα τῆς ἕνωσης καί τό αἴτημα τώρα τό ὑποστήριζε ἡ Ἐθναρχία. Εἶναι πιά τά χρόνια τῆς ἀμερικανοκρατίας στήν Ἑλλάδα μέ ἀνθύπατο τόν περιδόητο Πιουριφόι καί τά πράγματα περιπλέκονταν πιά πολύ.

Τό 1945, ὅμως, πέρα ἀπό τήν ἔξαρση τῆς ἀντιιμπεριαλιστικῆς-ἐθνικοαπελευθερωτικῆς ἐπανάστασης στήν ᾿Ανατολή, τό μεταπολεμικό STATUS QUO δέν εἶχε ἐδραιωθεῖ ἀκόμα. Οἱ ἄγγλοι ἀποικιοκράτες, τότε, δίνανε μάχες ὀπισθοφυλακῆς. Ἦταν σέ δυσχερῆ θέση. Ὁ ἐμφύλιος στήν Ἑλλάδα θ' ἀποφεύγονταν καί δέν θά εἶχαμε τό Δόγμα Τρούμαν. Οἱ Ἅγγλοι θ' ἀναγκάζον-

ταν σέ ὑποχώρηση μιά καί θά μπορούσανε νά κρατήσουν στρατηγικές θέσεις στήν περιοχή. Στά 1955 πιά ὑπῆρχε ἡ PAX AMERICANA, ἡ δποία ἤδη ἀμφισδητιόταν ἀπό τόν Ντέ Γκώλ καί άλλους. Ἡ διεθνής κατάσταση ἄλλαζε καί μάλιστα ἔφερνε σέ δύσκολη θέση ὄχι μονάχα τή Μεγάλη Βρεταννία, μά καί τίς ΗΠΑ. Τότε ἄρχισε καί ή ἀμφισδήτηση τῆς ἀμερικανοκρατίας στήν Έλλάδα, χυρίως ἀπό τόν ἐφοπλισμό, ὁ ὁποῖος ἀναζήτησε μιά νέα Ἑλλάδα τῆς ἀμφισδήτησης καί τήν βρῆκε στήν Κύπρο. Σ' αὐτή τήν κατεύθυνση προσανατολίστηκε πρῶτος ὁ Σοφοκλής Βενιζέλος, προτείνοντας τήν ίδρυση μιᾶς άλλης Έλλάδας, τήν Δημοκρατία τῆς Κύπρου, άδέσμευτης. Σέ συσχετισμό μέ τά πιό πάνω εἶναι καί ή παρουσία τοῦ Μακαρίου στήν συνδιάσκεψη τοῦ Μπαντούνγκ. Ἡ συνδιάσκεψη εἶχε τεράστια σημασία. Έκει πήγαιναν νά μποῦνε οί δάσεις τῆς ἀντιιμπεριαλιστικῆς ἐπανάστασης σέ παγκόσμια κλίμακα μέ τήν προοπτική τῆς κατάλυσης τοῦ ἀποικιοκρατικοῦ διεθνοῦς καπιταλιστικοῦ καταμερισμοῦ τῆς ἐργασίας. Δυστυχῶς, δ Τίτο καί δ Νεχροῦ, ἡγετικές φυσιογνωμίες τοῦ νεοαποικισμοῦ, διέσπασαν τό μέτωπο τῶν καταπιεσμένων έθνων, ἀπέκλεισαν τήν ἐπαναστατική, τότε Κίνα, καί μετέτρεψαν τήν όλη προσπάθεια σέ Κίνημα τῶν ᾿Αδεσμεύτων (πατροναρισμένο ἀπό ΗΠΑ-ΕΣΣΔ). Τό ἀποτέλεσμα ἦταν τό άδυνάτισμα τῆς ἐπαναστατικῆς τάσης στήν Κίνα καί γενικά στόν Τρίτο Κόσμο καί τήν ἐπιβολή τοῦ νεοαποικισμοῦ. Μέσα σ' αὐτά τά πλαίσια, ἀπό τή μιά εἴχαμε τόν ἀγῶνα τῆς Ε.Ο.Κ.Α., τόν Μακάριο μᾶλλον ν' ἀκολουθεῖ τόν έλληνικό ἐφοπλισμό γιά τήν ίδρυση τῆς δεύτερης ἔνδοξης Έλλάδας καί τό Α.Κ.Ε.Λ. νά εἶναι ὑπέρ τῆς «Pax Sovietoamericana» (ἄς θυμηθοῦμε τήν ἐπίσκεψη τοῦ ᾿Αϊζενχάουερ στήν ᾿Αθήνα καί τούς ὀπαδούς τῆς Ε.Δ.Α. πού τόν χαιρετοῦσαν στούς δρόμους μέ τό σύνθημα «"Αϊ Λάικ "Αιχ»).

**N.K.:** 'Αναφερθήκατε στήν ἀνάμειξη τῶν ξένων δυνάμεων στό κυπριακό. Πιστεύετε ὅτι κάτι ἀνάλογο συνέβη καί κατά τήν διάρκεια τοῦ έλληνικοῦ ἐμφυλίου;

Ν.Ψ.: Βέβαια. <sup>\*</sup>Ηταν ἤδη γνωστό, ἀπό τό 1944, μέσω τοῦ σοβιετιχοῦ πρεσβευτῆ στό Κάιρο, Νοβιχώφ, ὅτι ἡ Ἑλλάδα εἶχε δοθεῖ στούς <sup>\*</sup>Αγγλους. <sup>\*</sup>Όπως ἀναφέραμε πιό πάνω ὁ ἐμφύλιος χάλλιστα θά μποροῦσε ν' ἀποφευχτεῖ μέ τό ἄναμμα τοῦ ἀγώνα στήν Κύπρο. Πιστεύω ὅτι οἱ <sup>\*</sup>Αγγλοι προχάλεσαν τόν ἐμφύλιο λόγω τῆς ἐπιμονῆς τοῦ Τσῶρτσιλ γιά νά ἐπαναφέρει τήν δυναστεία (τήν ἴδια στιγμή ὁ μεγαλοεπιχειρηματίας

Σκούρας συναντοῦσε τούς ἡγέτες τοῦ Ε.Α.Μ. καί τούς πρότεινε ἐκ μέρους τοῦ Τρούμαν νά τούς δοηθήσουν οἱ ΗΠΑ νά πάρουν τήν κυδέρνηση - μαρτυρία Σαράφη). ᾿Αλλά μέ τόν ἐμφύλιο καταστράφηκε ἀκόμα περισσότερο ἡ χώρα καί τελικά ἐπικράτησε τό καθεστώς τῆς ἀμερικανοκρατίας. Πιστεύω, ὅμως, ἄν δέν εἶχε προκληθεῖ ὁ ἐμφύλιος ἡ κατάσταση στήν Ἑλλάδα καί στήν Κύπρο θά ἦταν ἐντελῶς διαφορετική.

**N.K.:** Ύπάρχουν κατά τήν γνώμη σας ἄγνωστες πτυχές τῆς Μικρασιατικῆς Ἐκστρατείας;

Ν.Ψ.: Πρῶτα ἀπ' ὅλα ὑπάρχει ὁ πόλεμος τῶν πετρελαίων. Σέ ἄμεση σχέση μ' αὐτόν εἶναι καί ή θέση τοῦ Ἐλ. Βενιζέλου. Ὁπως μᾶς μαρτυράει δ Σφόρτσα στό διδλίο του «Οί οἰκοδόμοι τῆς Εὐρώπης», ὁ Ε. Βενιζέλος ἔθεσε τόν έαυτό του, δηλαδή τήν Ἑλλάδα, στήν διάθεση τῶν σχεδίων τῶν ΗΠΑ γιά τήν δημιουργία τῆς Pax Americana, ἐπειδή κατάλαδε ὅτι τό κέντρο τοῦ καπιταλισμοῦ ἦταν πιά ἡ Β. ᾿Αμερική. ᾿Από τήν άλλη, δέχθηκε νά άξιοποιήσει καί τίς άγγλογαλλικές φιλοδοξίες στήν περιοχή. Εἶναι φανερό ὅτι ἐξέφραζε τά συμφέροντα τοῦ ἐφοπλιστικοῦ καί τοῦ παροικιακοῦ κεφαλαίου. Θέλησε νά καταστήσει δυνατή τήν πραγμάτωση τῆς Μεγάλης Ίδέας τοῦ έλληνικοῦ καπιταλισμοῦ (ὄχι ἐκείνη τοῦ ἀλύτρωτου έλληνισμοῦ) παίζοντας σέ δύο ταμπλό καί καθήμενος σέ δύο καρέκλες. Θεωρήθηκε ἐπικίνδυνος στήν ἀγγλοκρατία καί ἀπομακρύνθηκε ἀπό τήν ἐξουσία. Τά ἄλλα εἶναι γνωστά. Μόνον δ Ι. Δραγούμης ἐπέμενε νά μήν ταυτίζεται ή λεγόμενη ἐπίσημη Ἑλλάδα μέ τόν Ἑλληνισμό καί τά καλῶς νοούμενα ἐθνικά συμφέροντά του.

**Ν.Κ.:** Πῶς ἀποτιμᾶτε σήμερα τή διαμάχη τροτσκισμοῦ-σταλινισμοῦ; Θεωρεῖτε τόν ἑαυτό σας τροτσκιστή;

Ν.Ψ.: Κατ' ἀρχήν δέν εἶμαι τίποτα ἀπ' αὐτά, ὁ ἴδιος ὁ Μάρξ ἀγανακτοῦσε μέ ἐκείνους πού ἔλεγαν ὅτι εἶναι μαρξιστές καί τούς ἀπαντοῦσε: ἐγώ δέν εἶμαι. Οἱ ὅροι αὐτοί ἀφοροῦν δόγματα. Διάβασα τό ἔργο τοῦ Τρότσκυ, ἔχει κάνει σημαντικές διαπιστώσεις, μά καί πρόβαλε καί πολλές λαθεμένες ἀντιλήψεις. Ἦταν ἀνυποψίαστος γιά τήν νομοτέλεια τῆς ἀντιμπεριαλιστικῆς ἐπανάστασης. Αὐτό πού δέν μέ βρῆκε σύμφωνο ἦταν ἡ ἔντονη βουλησιαρχία του καί ἡ πολιτική του γιά τόν μεγάλο στρατό καί τό μεγάλο κράτος. Λόγου χάρη, ἀναφερόταν στήν ὕπαρξη τῆς δικτατορίας τοῦ προλεταριάτου στήν Σοβιετική Ἔνωση, ἐνῶ στήν πραγματικότητα ἐπρόκειτο

γιά μία χίνηση μέ δύο ἀντίθετες χατευθύνσεις: ἤ στήν συνέχιση τῆς ἀντιιμπεριαλιστικῆς ἐπανάστασης μέσα στήν ίδια τήν χώρα, ή τοῦ ἐκσυγχρονισμοῦ της σ' ενα άμειγές καθεστώς τοῦ κρατικομονοπωλιακοῦ καπιταλισμοῦ. Ὁ Στάλιν, ἀντιθέτως, στήν ἀρχή, ἦταν κατά τοῦ μεγάλου στρατοῦ καί τοῦ μεγάλου κράτους γιατί, ὅπως ἔλεγε, ἔτσι δέν θά δημιουργηθοῦν οί συνθῆχες γιά νά ξεπηδήσουν κομμοῦνες (ἀντιπολίτευση τῆς ὁμάδας Στάλιν-Βοροσίλωφ). Γενικά, ή μπολσεδίκικη ήγεσία τῆς Ὀκτωβριανῆς Ἐπανάστασης δέν κατανόησε τόν άντιιμπεριαλιστικό χαρακτῆρα της. Ὁ Λένιν υποστήριξε ὅτι τό κόμμα εἶναι ή πρωτοπόρα συνείδηση τῆς ἐργατικῆς τάξης κι' ἀπό τήν στιγμή πού τό κόμμα παίρνει τήν έξουσία, αὐτόματα σημαίνει ὅτι ἡ ἐργατική τάξη ἐπιβάλλει τήν ταξική της ήγεμονία. Λάθος μεγάλο γιατί, ὅπως χίλιες φορές εἶπε ὁ Κ. Μάρξ, τήν τάξη δέν μπορεῖ νά τήν ἀντικαταστήσει κανένα κόμμα, καμμιά προσωπικότητα κ.λπ. Δεύτερον, τό μπολσεδίκικο κόμμα, ὄντας θεσμός τῆς ἀστικοδημοκρατίας, δέν ἀντικαταστάθηκε ἀπό ἄλλη μορφή ἐπαναστατικῆς ὀργάνωσης. Τέλος, μά καί τό ἴδιο τό μπολσεδίκικο κόμμα, τήν ήγετική του όμάδα, τήν ἀποτελοῦσαν τεχνοκράτες, γραφειοκράτες-διανοούμενοι, ἐνῶ δέν ἄλλαξαν οὔτε καί οί καπιταλιτικές παραγωγικές σχέσεις. "Αν κάποιος τροποποιήθηκε, ήταν ή άστική τάξη (δ Στάλιν, τό 1928, τῆς ἔδωσε τό ὄνομα σοδιετική ἀστική τάξη).

Ο Ί. Στάλιν, στά 1930, ἔκανε τήν δική του στροφή, τήν γνωστή ως «μεγάλη στροφή». Ή μεγάλη στροφή ήταν στροφή πρός τόν πατριωτισμό, άλλά ὄχι καί μέ ξεκάθαρο ἐπαναστατικό περιεχόμενο. Ἡ ίδεολογία τοῦ πατριωτισμοῦ κινητοποίησε τίς μάζες, ἐκδιομηχάνισε τήν Σοδιετική Ενωση, τήν προετοίμασε γιά τόν «μεγάλο πατριωτικό πόλεμο» τόν όποῖο κέρδισαν τά ἔθνη τῆς ἀχανοῦς αὐτῆς χώρας καί μᾶς ἀπάλλαξαν κι ἐμᾶς τούς ἄλλους ἀπό τή ζούγκλα τοῦ δλοκληρωτισμοῦ, ἐθνικοσοσιαλιστικοῦ τύπου. Βέδαια τό καθεστώς ἦταν κρατικομονοπωλιακόαὐταρχικό. Ὁ Stephan Courtois, σ' ἔνα ἔργο πού κυκλοφόρησε τό 1997 στά γαλλικά μέ τίτλο «Ἡ μαύρη δίβλος τοῦ κομμουνισμοῦ», παρά τόν ἔντονο ἀντικομμουνιστικό ὑποκειμενισμό του, μᾶς λέει ὅτι στό μέλλον ἡ Ἱστορία θά ἀξιολογήσει τόν Στάλιν ώς τήν μεγαλύτερη φυσιογνωμία τοῦ 20οῦ αἰώνα, γιατί πῆρε μιά χώρα καθυστερημένη καί κατεστραμμένη, καί τήν μετέτρεψε σέ λίγα χρόνια σέ Υπερδύναμη. Μά έδῶ ἔγκειται τό μεγάλο δρᾶμα. "Αν οί όμοδροντίες τοῦ 'Αδρόρα,



Μπάτα 1954. Ἐπίσκεψη στά ἐργοστάσια τῆς Σλοβακίας.

τό 1917, φιλοδοξοῦσαν νά γίνουν τό ἐγερτήριο τοῦ ἀγώνα γιά τήν ἀλλαγή τοῦ κόσμου, ἡ μετατροπή τῆς Σοβιετικῆς Ένωσης σέ Ὑπερδύναμη, σήμαινε ὅτι εἶχε μετατραπεῖ σέ δυνάστη τῶν ἐθνῶν. Πιστεύω ὅτι γιά τόν Στάλιν αὐτό ἦταν τραγωδία (φαίνεται ἀπό τίς βιογραφίες ὅτι τό ἔνοιωθε). Ὁ Isaak Deutscher εἶναι πολύ πιό κοντά στήν ἀλήθεια ὅταν τόν χαρακτηρίζει ὡς «τήν τραγικότερη» φυσιογνωμία τοῦ 20οῦ αἰώνα (ἔργο του: Stalin).

**N.K.:** Τό ζήτημα τῆς «ἐπαναστατημένης συνείδησης» συναντᾶται καί στό ἔργο τοῦ Μάο. Ποιά εἶναι ἡ γνώμη σας;

Ν.Ψ.: Ὁ Μάο εἶχε συλλάβει τήν ἔννοια τῆς ἀντιιμπεριαλιστικῆς ἐπανάστασης. Γι' αὐτό καί εἶχε τήν θέση ὅτι οἱ μάζες, ἰδιαίτερα στόν ἀποικιακά ἐξαρτημένο χῶρο (στή μεγάλη πλειοψηφία τῆς ἀνθρωπότητας) διαπαιδαγωγοῦνται καί ἀποκτοῦν ἐπαναστατική συνείδηση μέσα ἀπό τόν παρατεταμένο λαϊκό πόλεμο-ἀγῶνα. Ἡ θεωρία του, ἄν καί κουβαλάει ὅλο τό ὁπλοστάσιο τῆς μαρξιστικῆς θεώρησης, ἦταν ἐπίσης μπολιασμένη καί μέ τήν πλούσια καί σημαντική ὑλιστική διαλεκτική σκέψη τῆς Κίνας. Οἱ θέσεις του γιά

τόν καθολικό νόμο τῆς ἀντίφασης, ἡ κινεζική του ἀντίληψη γιά τό χῶρο-χρόνο ἀποτελοῦν νέα μεγάλη προσφορά γιά τήν ύψωτική κίνηση στήν έξέλιξη τῆς ἀνθρωπότητας. Ὁ Μάο δέν ἔπεσε στήν παγίδα τῆς ἰδεαλιστικῆς ἀντίληψης γιά τήν άντίφαση (Εγελου). Σωστά ἔβλεπε ὅτι ἡ ἄρνηση τῆς ἄρνησης δέν όδηγεῖ στήν κατάφαση, άλλά στήν διάσπαση στά δύο. Ἡ έγελιανή ἀντίληψη γιά τήν κατάφαση σημαίνει ἐπανάληψη τῆς αὐτῆς ἀντίφασης, ἄρα διαιώνισής της, κάτι πού ἀπέχει ἀπό τήν πραγματικότητα τοῦ «πάντα ρεῖ» τοῦ Ἡράκλειτου. Ὁ Μάο δέν πίστευε ὅτι κανένα κόμμα μπορεῖ ν' ἀντικαταστήσει τίς τάξεις. Γι' αὐτό, μετά ἀπό εἴκοσι χρόνια έξουσίας, μπροστά στά πλήθη κατάγγειλε τό Κ.Κ. Κίνας ώς τό γενικό ἐπιτελεῖο τῆς ἀντεπανάστασης πού ἀκολουθεῖ τόν δρόμο τοῦ καπιταλισμοῦ καί τίς κάλεσε νά συνεχίσουν τήν ἐπαναστατική πάλη γιά έκατό καί γιά χίλια ἀκόμα χρόνια. Διαφορετικά θά σᾶς φάει τό μαῦρο σκοτάδι, ἔλεγε, γιά ἕνα μεγάλο διάστημα (πρᾶγμα πού ἔγινε).

**Ν.Κ.:** Έχει σήμερα διαλεκτική ή παγκόσμια ίστορία; Θεωρεῖτε ὅτι ὁ καπιταλισμός καί ή δυ $NEA \ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  15

τική κυριαρχία εἶναι ή τελική φάση τῆς παγκόσμιας ἐξέλιξης;

Ν.Ψ.: Ὁ καθολικός νόμος τῆς ἀντίφασης ὶσχύει καί γιά τήν φύση καί γιά τήν κοινωνία. Θά ξαναπῶ τό «πάντα ρεῖ». Τά πάντα εἶναι κίνηση, ή όποία φυσικά ἔγει δύο κατευθύνσεις, τήν ἀνυψωτική καί τήν καθοδική. Ἡ πρώτη εἶναι ὁ δρόμος τῆς ἐπαναστατικῆς ἀνέλιξης, εἶναι ζωή, ἡ δεύτερη εἶναι ἐκφυλισμός καί θάνατος. Θσο γιά τό κατά πόσο δ καπιταλισμός καί ή δυτική κυριαρχία εἶναι ἡ τελική φάση τῆς παγκόσμιας ἐ-ξέλιξης, ἄν τό ἀποδεχτῶ, τότε μέ σιγουριά σᾶς λέω ὅτι ἦλθε ἡ συντέλεια τῆς ἀνθρωπότητας. Μοῦ ἔρχεται στο νοῦ μιά ἄποψη τοῦ δορειοαμερικανοῦ οἰκονομολόγου, Ce. Ayres, πού τήν διάδασα πρίν ἀπό πολλά χρόνια καί πού τήν ἐκθέτει στό ἔργο του «Τό θεῖο δικαίωμα τοῦ καπιταλισμοῦ», ἄν δέ μέ γελάει ή μνήμη τό ἔργο ἐκδόθηκε τό 1947, ή 1948, καί πού εἶναι ἡ παρακάτω: «Οἱ πόλεμοι τοῦ 20οῦ αἰώνα μπορεῖ νά εἶναι ή ἐπιθανάτια ἀγωνία τοῦ καπιταλισμοῦ, ἀλλά χωρίς τούς πολέμους αὐτούς δέν θά μπορέσουμε νά παρατείνουμε τήν ἀγωνία αὐτή». Καί όντως, τουλάχιστο ἀπό τό 1945 ἴσαμε καί σήμερα, στίς παραμονές τοῦ 21ου αἰώνα, ἡ ἀνθρωπότητα ζεῖ καθημερινά πολέμους καί δ καπιταλισμός, ὁ ὁποῖος ἀκολουθεῖ πιά τήν καθοδική τάση στήν χίνησή του, γνωρίζει τήν ἐπιθανάτια ἀγωνία του. "Αν αὐτή εἶναι ἡ τελική φάση τῆς παγκόσμιας έξέλιξης, τότε πλήρως ἐπιδεδαιώνεται δ Κ. Μάρξ, δ δποῖος στόν Α΄ τόμο τοῦ «Κεφαλαίου» σημειώνει πώς τά κεφαλαιοκρατικά ἔθνη μέ τό χυνηγητό τοῦ χέρδους όδηγοῦν τήν ἀνθρωπότητα στόν ἀφανισμό. Σίγουρα ὑπάρχει πιά δοῦρχος, ἀσφαλῶς εἶναι πιά δ χαπιταλισμός ἕνα τεράστιο ὀργανωμένο ἔγκλημα. Δέν ὑπάρχει ἀμφιδολία ὅτι κυριαρχεῖ τό χάος τοῦ παραλογισμοῦ. 'O G. Deleuze, στήν δεκαετία τοῦ 1980, ἔλεγε δτι γιά νά κατανοήσει κανείς τήν σύγχρονη καπιταλιστική κοινωνία πρέπει νά καταφύγει στή σχιζοανάλυση (δ ἴδιος αὐτοκτόνησε). 'Αλλά δάζω κι ἐγώ τό ἐρώτημα: τί γίνεται μέ τήν ύψωτική φορά τῆς κοινωνικῆς κίνησης; Χάθηκε; Γιά νά ὑπάρχουμε ἀκόμα ὡς ἀνθρωπότητα, ὄχι. Τώρα ἄν θά χρειαστοῦν ἀκόμα μερικοί αἰῶνες πολυώδυνοι, τόσο ἀπό ἐγκλήματα, μά καί ἀπό ἐξεγέρσεις, γιά νά ἐπικρατήσει ἡ ἐπαναστατική τάση καί νά ξεπηδήσει μιά νέα κοινωνία, αὐτό δέν τό γνωρίζω. Μοῦ φαίνεται πάντως ἀδιανόητο νά καταστραφεῖ, νά πεθάνει ἡ ἀνθρωπότητα μαζί μέ τόν καπιταλισμό καί τήν Δύση τήν δαθειά ἀποικιοκρατική της συνείδηση. Αὐτοί μποροῦνε νά λένε «Après mois le deluge». Τό ἔλεγε καί ή φεουδαρχία. Μά ή ἀνθρωπότητα δέν ἐξαφανίστηκε.

**N.K.:** Πιστεύετε ὅτι ἡ χρονική ἀπόσταση ἀπό τά γεγονότα ἀποτελεῖ ἀπαραίτητη προϋπόθεση γιά τήν ἱστορική ἔρευνα;

Ν.Ψ.: `Ασφαλῶς ὄχι. Ἡ χρονική ἀπόσταση δοηθάει τήν ὅσο γίνεται μεγαλύτερη ἀντικειμενικότητα γιά τήν προσέγγιση τῆς ἱστορικῆς ἀλήθειας. Ἔχει, ὅμως ἕνα μειονέκτημα. Δέν ἔχει τήν ἀμεσότητα, δέν διώνει τό ἀντικείμενο τῆς μελέτης της. Ὁ ἱστορικός πού γράφει γιά τήν ἐποχή του, ἀσφαλῶς εἶναι ἐκτεθειμένος πιό πολύ στό ἐγώ του, στόν ὑποκειμενισμό. Παρ' ὅλα αὐτά κι αὐτός ἔχει τήν δυνατότητα νά ἀγγίξει τήν ἀλήθεια καί νά δώσει πολύτιμη μαρτυρία γιά τόν ψυχισμό τῶν ἀνθρώπων τῆς ἐποχῆς του στούς ἱστορικούς τοῦ αὔριο. Καί οἱ δύο χρειάζονται καί ὑπάρχουν. Τίποτα δέν εἶναι ἀπόλυτο, οὔτε κἄν κι αὐτά τά δόγματα.

**N.K.:** Βασικό ζήτημα τῆς έλληνικῆς ἱστορίας εἶναι ἡ συνέχεια τοῦ έλληνισμοῦ ἀπό τήν ἀρχαιότητα ἔως σήμερα. Τόσο ἡ Σχολή τῆς συνέχειας, ὅσο καί ἡ ἀντίστοιχη τῆς ἀσυνέχειας διαθέτουν ἰσχυρά ἐπιχειρήματα. Ποιά εἶναι ἡ ἄποψή σας;

Ν.Ψ.: 'Ασφαλῶς διαθέτουν καί οἱ δύο ἰσχυρά ἐπιχειρήματα. Μά καί οἱ δύο εἶναι ἀντεπιστημονικές, καί νά σᾶς πῶ γιατί: ὁ χωρο-χρόνος εἶναι τρισδιάστατος, ἔχει παρελθόν, ἔχει παρόν, ἔχει μέλλον. Όσοι ύπερασπίζονται τήν συνέχεια, τό παρόν ἐμπεριέχει καί τό παρελθόν, ἀλλά καί τό μέλλον. "Οσοι ύπερασπίζονται τήν ἀσυνέχεια, κάλλιστα μπορούνε νά πούν τί σχέση μπορεί νά έχει ὁ ἀρχαιοέλληνας δουλοκτήτης μέ τόν σύγχρονο Έλληνα ἀστό; Ανάμεσα στήν ἀρχαιότητα καί στό σήμερα ἔχουμε ἀλλαγές ποιότητας (ἀσυνέχεια), μά παράλληλα, ταυτόχρονα ἔχουμε καί συνέχεια. Καί θ' ἀπαντοῦσα μέ τά λόγια τοῦ Γεμιστοῦ πρός τόν Κωνσταντῖνο Παλαιολόγο: «Ἐσμέν γάρ οὖν, ὧν ἡγεῖσθε τε καί βασιλεύετε Έλληνες τό γένος, ὥς τε φωνή καί ἡ πάτριος παιδεία μαρεῖ». Ἐδῶ ἔχουμε τήν θετική ἔννοια τοῦ παρελθόντος γιά τό παρόν καί γιά τό μέλλον, ἔχουμε τήν ἱστορική συνέχεια. Σ' ὅλη τή διάρκεια τοῦ κράτους τῆς Νίκαιας (13ος αἰώνας μ.Χ.), ἀλλά καί μετά, στήν Παλαιολόγεια ἐποχή, οί κάτοικοι τοῦ ὄψιμου Βυζαντίου αὐτοπροσδιορίζονταν ώς Έλληνες. Μετά τήν όθωμανική κατάκτηση, οί κατακτητές ἐπανέφεραν τό ρωμιός μέ τήν προσθήκη τοῦ γκιαούρ καί τοῦ ραγιᾶ. "Έτσι, γιά νά χρησιμοποιήσω τά λόγια τοῦ Κ. Μάρξ, στήν περίπτωση αὐτή ἐπιστρέφουμε

πρός τά σχοτεινά χρόνια τοῦ φεουδαλισμοῦ καί ὁ πεθαμένος ἀδράχνει τόν ζωντανό, δηλαδή τήν ἀναγέννηση τοῦ ελληνικοῦ ἔθνους, πού ὁ ὀθωμανικός ζυγός τήν ἀναχαίτισε γιά αἰῶνες, μέ ὅπλο τό παρελθόν. Καί πάλι ἔχουμε συνέχεια, μά ἀρνητική, καθοδική κίνηση στήν ἐξέλιξη τοῦ Ἑλληνισμοῦ. Θσοι μονομερῶς καί ἀπόλυτα ὑποστηρίζουν τήν συνέχεια καί μάλιστα μόνον ὡς θετική καί ὅσοι τό ἴδιο ἀπόλυτα καί μονομερῶς ὑποστηρίζουν τήν ἀσυνέχεια, δηλαδή ἕνα παρόν χωρίς παρελθόν καί μέλλον, ἔχω τήν γνώμη ὅτι ἀκολουθοῦν ἀντεπιστημονικό όλισθηρό δρόμο: οἱ πρῶτοι πρός τόν σωδινισμό καί οἱ δεύτεροι πρός τόν κοσμοπολιτισμό καί τό φροῦτο του, τόν γκλομπαλισμό τῶν ἡμερῶν μας.

Μάρτιος 1998

#### ΕΡΓΑ ΤΟΥ ΝΙΚΟΥ ΨΥΡΟΥΚΗ

- 1. Η Μικρασιατική Καταστροφή, 1964, τελευταία ἔκδοση 1992.
  - 2. Τό Νεοελληνικό Παροικιακό Φαινόμενο, 1974.
- 3. Ό Φασισμός καί ή 4η Αὐγούστου, 1974, τελευταία ἔκδοση 1994.
- 4. Ιστορικός χῶρος καί Έλλάδα, 1973, τελευταία ἔκδοση 1993.
  - 5. Η Διαμάχη στό Αίγαῖο, 1977.

- 6. Ή Νεοελληνική Έξωτερική Πολιτική, 1981.
- 7. Η Ένταξη τῆς Έλλάδας στήν Ε.Ο.Κ. καί δ ἄλλος Δρόμος, 1979.
- 8. Τό Κυπριακό Δρᾶμα, 1987 (συλλογή μελετημάτων (1958-1986), 1987.
  - 9. Κύπρος ή Θαλασσοκράτειρα, 1990.
  - 10. Ο Ἐπίχουρος καί ἡ Ἐποχή μας, 1984.
- 11. Ιστορία τῆς Σύγχρονης Έλλάδας (1940-1974), τόμοι Α΄ ἔως καί Δ΄ τελευταία ἔκδοση 1991 (πρώτη ἔκδοση 1976 γιά τούς τρεῖς τόμους καί τόν Δ΄, 1982).
- 12. Ιστορία τῆς Αποιχιοκρατίας, τόμ. Α΄-Στ΄, 1η Έκδοση 1975-1978, τελευταία ἔκδοση, 1993.
- 13. Ο Νεοαποιχισμός, 1980, τελευταία ἔκδοση 1991.
- 14. Οἱ ταξικοί ἀγῶνες στόν Καπιταλισμό, τόμ. Α΄-Β΄, 1989.
  - Τό Ἐθνιχό Ζήτημα, 1992.
  - 16. Άραβικός Κόσμος καί Έλληνισμός, 1992.
- 17. Άπό τήν Γενική κρίση στήν Σήψη (1924-1997) ἀνέκδοτο.

Σημείωση: Ὁ χρόνος συγγραφῆς καί τό ἔτος τῆς 1ης ἔκδοσης δέν συμπίπτουν. Λ.χ. Τό νεοελληνικό Παροικιακό Φαινόμενο, γράφτηκε τό 1960 στό Κάιρο. Ἡ Σύγχρονη Ιστορία τῆς Ἑλλάδας καί οἱ Ταξικοί Ἁγῶνες στά χρόνια τῆς ἐπταετίας. Ἡ Ιστορία τῆς Ὠποικιοκρατίας γράφτηκε, στά χρόνια 1964-1973 κ.λπ. Πρίν ἀπό κάθε ἔκδοση, ὄχι ἀνατύπωση, τά ἔργα θεωροῦνται ἀπό τόν συγγραφέα. Τέλος, δημοσίευσε μελετήματα, ἐπιφυλλίδες, ἄλλοτε μέ τ' ὄνομά του καί ἄλλοτε μέ ψευδώνυμα καί διάφορα λήμματα σέ λεξικά καί ἐγκυκλοπαίδειες.





### ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΙΣ ΕΛΛΗΝΟΡΩΣΣΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ

τίς 8 Δεκεμβρίου 1997 ἐγκαινιάστηκε στό Μουσεῖο Βούρου - Εὐταξία (τῆς Πόλεως τῶν ᾿Αθηνῶν) ἔκθεση μέ θέμα «Περπατῶντας στήν Παλιά Μόσχα». Ἡ ἔκθεση ὑπῆρξε καρπός τῆς συνεργασίας τοῦ Μουσείου αὐτοῦ μέ τό Μουσεῖο Ἱστορίας τῆς ρωσσικῆς πρωτεύουσας.

Τήν έπομένη τῶν ἐγκαινίων πραγματοποιήθηκε σέ χῶρο τοῦ Μουσείου Βούρου - Εὐταξία συνέδριο μέ θέμα «Ἑλληνες καί Ρῶσσοι πρίν καί μετά τό 1821». Τό συνέδριο, ὀργανωτής καί συντονιστής τοῦ ὁποίου ὑπῆρξε ὁ διευθυντής τοῦ Μουσείου Δημήτρης Μιχαλόπουλος, ἔφερε στήν ἐπιφάνεια θέματα σχέσεων τῶν δύο λαῶν ἀπό καιρό λησμονημένα ἤ παρερμηνευμένα.

Στήν Νέα Κοινωνιολογία δημοσιεύονται οί σπουδαιότερες ἀνακοινώσεις πού, μέ τήν εὐκαιρία αὐτήν, ἔγιναν. Ἐκφράζεται λοιπόν ἡ ἐλπίδα πώς τό συνέδριο αὐτό θά ἀποτελέσει ἔναυσμα γιά ἐπιστημονική ἐπανατοποθέτηση τῶν ἀνά τούς αἰῶνες ἑλληνορωσσικῶν σχέσεων, ἡ σημασία τῶν ὁποίων συχνά ὑποτιμᾶται, ἀλλά ποτέ δέν παύει νά εἶναι οὐσιαστική.

N.K.

Έπιμέλεια ἀφιερώματος: Δημήτρης Μιχαλόπουλος





## Οἱ ελληνες καί τό μεσσιανικό ὅραμα τῆς Ρωσσίας κατά τήν νεώτερη καί σύγχρονη περίοδο

Δημήτρης Μιχαλόπουλος

- 🗲 ατά τά τελευταῖα ἔτη τοῦ ΙΔ΄ αἰώνα, δηλαδή λίγο πρίν ἀπό τήν κατάλυση τῆς 💶 🔽 έλληνικῆς αὐτοκρατορίας τοῦ Μεσαίωνα, ένῶ ἡ Κωνσταντινούπολη εἶχε ἀποκλειστεῖ ἀπό τίς δθωμανικές δυνάμεις1, δημιουργήθηκε ζήτημα σχετικῶς μέ τήν ἀντίληψη τῆς μοναρχίας ἀπό τούς Ὀρθοδόξους Χριστιανούς. Πράγματι, δ μέγας δούκας τῆς Μόσχας Βασίλειος Α΄, γιός τοῦ θρυλιχοῦ Δημητρίου Ντονσκόϊ, νικητῆ τῶν Τατάρων καί οὐσιαστικοῦ θεμελιωτῆ τῆς ρωσσικής ισχύος, ἔθεσε θέμα οίονεί κύρους τοῦ πιστοῦ ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ βασιλέως καί αὐτοκράτορος Ρωμαίων. Δεδομένου ὅτι αὐτός ὁ τελευταῖος εἶχε πιά καταστεῖ ὑποχείριος τοῦ ᾿Οθωμανοῦ σουλτάνου, μποροῦσε νά θεωρεῖται ἡγεμόνας οἰκουμενικῆς δικαιοδοσίας καί ὑπέρτατη κεφαλή όλων τῶν Χριστιανῶν; Ἡταν δυνατό ὁ μέγας δούκας νά τόν θεωρεῖ ἀνώτερό του;

Τό σχετικό ἐρώτημα, μέ τήν εἰλικρίνεια πού συχνά χαρακτηρίζει τούς Ρώσσους, διατυπώθηκε στόν τότε Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Αντώνιο Β΄. Τό διάδημα ἦταν ὀρθό, ἐφόσον ὁ δασιλεύς κυδερνοῦσε ἀπλῶς τά σώματα τῶν ἀνθρώπων, ἀλλά ὁ Πατριάρχης τίς ψυχές: Τά σώματα χάνονταν, ἀλλά οἱ ψυχές ἦταν δυνατόν νά παραμείνουν ἀλώδητες. Ἔτσι, ἡ κεφαλή τῆς Ἐκκλησίας ἦταν δυνατόν νά θεωρηθεῖ κριτής τῶν ἐπιγείων καί νά ἀποφανθεῖ κατά πόσον ὁ δασιλεύς στήν Κωνσταντινούπολη παρέμενε, παρά τήν οἰκτρή κατάστασή του, ὑπέρτατος μονάρχης τῶν Χριστιανῶν².

Ἡ ἀπάντηση τοῦ ἀντωνίου Β΄ ὑπῆρξε ἐναργές κείμενο πολιτικῆς θεωρίας, πού οὐσιαστικῶς ἀφοροῦσε τό χριστιανικό Κράτος. Ἡ αὐτοκρατορία καί ἡ Ἐκκλησία, ἐξήγησε ὁ Πατριάρχης στόν μέγα δοῦκα, συνιστοῦν ἑνότητα καί κοινωνία εἶναι ἀπολύτως ἀδύνατο νά χωριστεῖ ἡ μέν ἀ-

πό τή δέ. Αὐτό ἔξάλλου τονίστηκε καί ἀπό τόν ᾿Απόστολο Πέτρο:... τόν Θεόν φοβεῖσθε, τόν βασιλέα τιμᾶτε³· τόν βασιλέα, ὄχι τούς βασιλεῖς. ε΄Ενας λοιπόν βασιλεύς εἶναι νοητός ἀν κάποιοι ἄλλοι Χριστιανοί ὀνομάστηκαν καί αὐτοί βασιλεῖς, τοῦτο εἶναι ἀφύσικο καί παράνομο: Φυσική εἶναι ἡ ὕπαρξη ἐνός καί μόνου, ἐκείνου τοῦ ὁποίου τά διατάγματα εἶναι νόμος σέ δλόκληρο τόν χριστιανικό κόσμο, ἐκεῖνος τοῦ ὁποίου τό ὄνομα — καί αὐτό μόνο — μνημονεύεται σέ κάθε μέρος χριστιανικό⁴.

Καί δέδαια - θά μποροῦσε νά προσθέσει κανείς - δ 'Απόστολος Πέτρος πάλι πλήρως αἰτιολόγησε τήν προτροπή του νά περιβάλλεται δ βασιλεύς ἀπό τιμή, ἐφόσον ἔγραψε τά ἀκόλουθα: Υποτάγητε οὖν πάση ἀνθρωπίνη κτίσει διά τόν Κύριον· εἴτε βασιλεῖ, ώς ὑπερέχοντι, εἴτε ἠγεμόσιν, ώς δι' αὐτοῦ πεμπομένοις εἰς ἐκδίκησιν μέν κακοποιῶν, ἔπαινον δέ ἀγαθοποιῶν... 5. Ἄν συνεκτιμηθοῦν ὅλα αὐτά, εὐχερῶς ἀντιλαμβάνεται κανείς ὅτι, ἀκουσίως ἴσως, ὁ Πατριάρχης ᾿Αντώνιος Β΄, προσέγγισε ἀπαντῶντας στόν μέγα δοῦκα τῆς Μόσχας τήν χριστιανική θεωρία περί Κράτους: Ένας μονάρχης εἶναι νοητός, ὁ διάδοχος τοῦ Μεγάλου καί Αγίου Κωνσταντίνου: σκοπός, ἐπιπλέον, τῆς ὕπαρξης τοῦ Κράτους καί τῆς ὅλης δραστηριότητας τοῦ μονάρχη εἶναι ἡ ήθική ἔστω — ἀμοιδή ὅσων πράττουν τό καλό καί ή τιμωρία ἐκείνων πού κάνουν κακό. Τέτοιος *δασιλεύς* παρέμενε ἀχόμα δ τῶν *Ρωμαίων...* πιστός ἐν Xριστῷ τῷ  $\Theta$ εῷ $\cdot$  συνεπῶς δέν εἶχε δικαίωμα δ μέγας δούκας τῆς Μόσχας νά ἀμφιδάλλει ὄσον ἀφορᾶ τό κῦρος μέ τό ὁποῖο ὄφειλε νά τόν περιδάλλει: "Οσο ύπῆρχε χριστιανός μονάρχης στήν Κωνσταντινούπολη, δέν ἦταν δυνατό νά ὑπάρχει καί ἄλλος ἰσότιμος. Ζήτημα λοιπόν - καί μάλιστα μεγάλο - δημιουργήθηκε,

Ο Δημήτρης Μιχαλόπουλος γεννήθηκε στήν 'Αθήνα τό 1952. Σπούδασε στήν Φιλοσοφική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν καί στήν 'Ανώτατη Σχολή Κοινωνικῶν 'Επιστημῶν, στό Παρίσι. Σήμερα εἶναι Διευθυντής τοῦ Μουσείου Βούρου - Εὐταξία (τῆς Πόλεως τῶν 'Αθηνῶν).

μετά τό 1453, ὅταν ὁ Κωνσταντῖνος ΙΑ΄ Παλαιολόγος σκοτώθηκε καί ἡ Πόλις τοῦ Κωνσταντίνου ἔγινε πόλη τοῦ Ἰσλάμ.

 $^{\circ} ext{E}\delta ilde{\omega}$  εἶναι δυνατό νά διακρίνει κανείς όρισμένες φάσεις. Άρχικῶς φαίνεται πώς γινόταν δεκτή ή ἄποψη πού ἄφηνε νά ὑπάρχει ὁ Μωάμεθ Β΄ ὁ Πορθητής, ὅτι δηλαδή ὁ ἴδιος, παρά τήν μουσουλμανική του πίστη, μποροῦσε νά θεωρηθεῖ, κατά κάποιο τρόπο ἔστω, διάδοχος τοῦ Μεγάλου καί Αγίου Κωνσταντίνου. Ώς επιχειρήματα οίονεί ἰσχυρά ὑπέρ τῆς ἄποψης αὐτῆς προβάλλονταν τόσο οί ὅποιες ἰδεολογικές συγγένειες μεταξύ Χριστιανισμοῦ καί Ἰσλάμ<sup>6</sup>, ὅσο καί τό γεγονός ὅτι ὁ τότε σουλτᾶνος ἤδη εἶχε ἀναλάβει ύπό τήν προστασία του τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο, τήν δποία προστασία αὐτό τό τελευταίο — τοῦτο ἄς σημειωθεί — τήν εἶγε ἀποδεχτεῖ $^7$ .  $\Gamma$ ι' αὐτό ἄλλωστε καί σέ ὁρισμένες περιοχές έλληνικές, ὁ σουλτᾶνος συχνά ἀναφερόταν ως βασιλιάς, κάτι θεωρητικώς αδιανόητο8. "Όπως ὅμως ἔχει ἐπισημανθεῖ, ἔστω καί ἄν ή ἀντίληψη αὐτή ὑπερίσχυε σέ μέρος σημαντικό τοῦ έλληνικοῦ κόσμου, στήν γεωγραφική ζώνη πού ἀρχίζει στήν Βόρειο "Ηπειρο καί καταλήγει στήν Κρήτη οὐδέποτε ἀναγνωρίστηκε ή νομιμότητα τῆς ὀθωμανικῆς χυριαρχίας9. Πράγματι ἐν ισχύι παρέμενε ἀπό τό δεύτερο μισό τοῦ 15ου alώνα εως τό 1821 ή ἄποψη πού ἐπιγραμματικῶς διατύπωσε δ Θεόδωρος Κολοκοτρώνης:... Έλευθερία ή θάνατος: ἐμεῖς ... ποτέ συμβιβασμόν δέν ἐκάμαμεν μέ τούς Τούρκους ... δ βασιλεύς μας ἐσκοτώθη, καμμία συνθήκη δέν ἔκαμε· ἡ φρουρά του εἶχε παντοτινόν πόλεμον μέ τούς Τούρχους χαί δύο φρούρια ἦτον πάντοτε ἀνυπότακτα... ή φρουρά τοῦ Βασιλέως μας εἶναι οί λεγόμενοι Κλέφται, τά φρούρια ή Μάνη, τό Σούλι καί τά 6ουνά...<sup>10</sup>.

Τό θέμα δεδαίως ήταν ποῦ θά στηρίζονταν αὐτοί οἱ ἀνυπότακτοι Ἔλληνες. ᾿Αρχικά ἔγιναν διάφορες προσπάθειες πρός τήν κατεύθυνση ἰδίως τῶν δυτικῶν Δυνάμεων. Ἦν καί οἱ σχετικές ἔρευνες βρίσκονται ἀκόμα σέ κατάσταση ἐμβρυώδη περίπου, βάσιμη ὡστόσο εἶναι ἡ εἰκασία ὅτι ἀρχικῶς ἀποκρυσταλλώθηκαν σκέψεις νά ἀναζητηθεῖ ἡ προστασία τῆς Ἱσπανίας, τοῦ μόνου στήν οὐσία εὐρωπαϊκοῦ Κράτους πού εἶχε ἀποδυθεῖ σέ πόλεμο ἄσπονδο κατά τοῦ Ἰσλάμ<sup>11</sup>. Ὅμως, κατά τἡν αὐγή τῆς Νεώτερης περιόδου τῆς εὐρωπαϊκῆς Ἱστορίας, οἱ Ἱσπανοί, ἔχοντας ἀνακαλύψει τήν ᾿Αμερική, ἐπιδίωκαν τήν στερέωση τῆς ὑπερπόντιας ἐπικράτειάς τους. Ἔτσι, κατά πᾶσα πιθανότητα — ἀλλά καί κατά τραγική εἰρω-

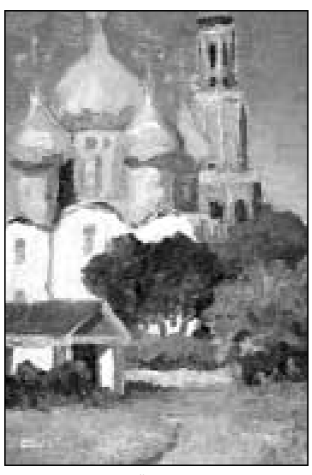
νεία — οἱ Ἦληνες ἦταν τόσο καλοδεχούμενοι ἐκεῖ, ὥστε γρήγορα ἀφομοιώθηκαν¹² καί μέρος τους χρησιμοποιήθηκε στήν προσπάθεια ἀποικισμοῦ τῆς Κεντρικῆς καί Νότιας ᾿Αμερικῆς¹³.

 $^{\prime\prime}$ Αλλη  $\Delta$ ύναμη πού θά μποροῦσε νά δοηθήσει. τούς Έλληνες ήταν ή Βενετία. Όμως αὐτή δέν ἀποτελοῦσε παρά πόλη-Κράτος, μέ δραστηριότητα ἀπό τήν ὁποία συχνά ἀπουσίαζε τό ἰδεολογικό υπόδαθρο. Μέ ἄλλα λόγια, ή ὅποια δράση της ἦταν καθοριστικῶς περιορισμένη ὅσον ἀφορᾶ τόσο τά μέσα ὅσο καί τόν χρόνο. Ἐπιπλέον, ἔστω καί ἄν οἱ Βενετοί καλλιεργοῦσαν τήν φήμη πώς δέν ἀναμιγνύονταν σέ θέματα θρησκευτικά, οί Ελληνες ύπήχοοι τῆς Γαληνοτάτης δέν εἶχαν πάντοτε τήν ἴδια γνώμη. Τέλος, εἶχε εὐρεῖα διάδοση ή ἄποψη ὅτι οἱ Ἰταλοί ἦταν σέ μεγάλο 6αθμό ὑπεύθυνοι γιά τήν πτώση τῆς ἑλληνικῆς αὐτοχρατορίας τοῦ Μεσαίωνα<sup>14</sup>. Συνεπῶς, οὔτε ἡ Βενετία ἦταν δυνατόν νά προδληθεῖ ὡς προστάτης ιδεώδης τῶν σκλαβωμένων Χριστιανῶν τῆς 'Ανατολῆς.

'Απόπειρες ἀναζήτησης προστασίας ἔγιναν καί πρός τήν πλευρά τῶν Γάλλων. ή Κδη ὅμως ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Φραγκίσκου Α΄ ἡ Γαλλία σέ μεγάλο δαθμό συνέπραττε μέ τήν Ύψηλή Πύλη. "Οπως καί νά εἶναι πάντως, κατά τή δεύτερη δεκαετία, τοῦ 17ου αἰώνα, ἐπιχειρήθηκε γενική ἐξέγερση τῶν ὑποδούλων Χριστιανῶν τῶν Βαλκανίων: Τά σχετικά ἔχουν ἐρευνηθεῖ ἀπό Ἱσπανούς καί, ὅσον ἀφορᾶ τούς ελληνες, κυρίως ἀπό τόν Κωνσταντίνο Παπαρρηγόπουλο καί, προσφάτως, ἀπό τόν Στέφανο Παπαδόπουλο, ὁ δποῖος δυστυχῶς δέν ζεῖ πιά. Ἡ ἐξέγερση ἔμελλε νά στηριχτεῖ σέ δοήθεια ἀπό τήν Δύση. Τοῦτο δέν ἐπιτεύχθηκε καί, ὑπό αὐτές τίς συνθῆκες, ὁ ξεσηχωμός ἐκφυλίστηκε σέ ἁπλή βίαιη ἔνοπλη κίνηση χωρικῶν, πού θυμίζει τίς Jacqueries τῆς γαλλικής Ίστορίας καί ή δποία κατέληξε στήν ἐπί μερικές ὧρες ἀπελευθέρωση τῶν Ἰωαννίνων. Τό γεγονός κατατάραξε τήν Ύψηλή Πύλη, διότι κατέδειξε ὅτι ἡ ιδέα τῆς νομιμότητας τῆς ὀθωμανικής κυριαρχίας στήν Χερσόνησο τοῦ Αἴμου ἀλλά καί τήν Ἐγγύς ἀνατολή — ἰδέα τήν όποία οίονεί εξέφραζε ή επίσημη τουρκική ονομασία τῆς Κωνσταντινούπολης,  $K\omega$ νσταντινιέ $^{15}$  δέν ήταν καθολικῶς ἀποδεκτή στούς κόλπους τοῦ γριστιανιχοῦ κόσμου.

Τό πρόβλημα ὅμως παρέμενε: Ποῦ θά μποροῦσαν νά στηριχτοῦν οἱ σκλαβωμένοι ελληνες; Όπως εἶχε ἀποδειχτεῖ, ἡ Δύση εἴτε δέν μποροῦσε, εἴτε δέν ἤθελε νά τούς βοηθήσει. Μήπως ὅμως ὑπῆρχε ἄλλη Δύναμη ἱκανή νά τούς συνδρά-





Ρωσσικό μοναστήρι. "Εργο τοῦ Βαλεντίν Χάνιν.

μει; Τότε περίπου ἄρχισε νά κυκλοφορεῖ ἡ ἰδέα τῶν Ρώσσων.

Ένα ἀπό τά πρῶτα κείμενα στά ὁποῖα δίνεται ἔμφαση στήν δμόδοξον πού συνέδεε τούς κατοίχους τῆς Μοσχοβίας, τούς Μόσχους ὅπως λέγονταν τότε, μέ τούς ὑπόδουλους Ελληνες εἶναι τό Σύγγραμμα περί Μωάμεθ καί κατά Λατίνων τοῦ 'Αναστασίου Γορδίου, στό όποῖο καί ὁ ίδρυτής τῆς θρησκείας τοῦ Ἰσλάμ καί ὁ Πάπας τῆς Ρώμης θεωροῦνται ἀντίχριστοι ἀντίθετα, ἡ Ρωσσία θεωρεῖται ἡ ἔρημος, ὅπου κατέφυγε ἡ Έχχλησία. Συνεπῶς ὁ Θεός καί οἱ ἄγγελοί του θά προστατεύουν τή ρωσσική αὐτοκρατορία, ἕως τήν συντέλεια τοῦ κόσμου, ὥστε αὐτή νά εἶναι σέ θέση νά παίξει τόν ρόλο τοῦ προστάτη τῆς ἀληθινῆς χριστιανικῆς πίστης 16. Βέβαια, δ 'Αναστάσιος δ Γόρδιος ἀπέρριψε τήν ίδέα ἀνασύστασης χριστιανικής αὐτοκρατορίας στήν 'Ανατολή μέ τήν δοήθεια τῶν Ρώσσων. Τό ἔργο στό ὁποῖο ἐμμέσως ἀλλά ἐμφαντικῶς γίνεται λόγος γι' αὐτήν εἶναι ἡ Ὀπτασία τοῦ Μακαρίου Ἱερωνύμου Άγαθαγγέλου, πού ἄρχισε νά κυκλοφορεῖ κατά τό δεύτερο μισό τοῦ 18ου αἰώνα 17.

Τό ζήτημα τό σχετικό μέ τήν Ὀπτασία δέν έχει πλήρως λυθεῖ. Κατά τήν ἐπικρατέστερη ἄποψη τό συνέγραψε ό Θεόκλητος Πολυειδής, πού ἔζησε κατά τόν 18ο αἰῶνα καί ἦταν χωροεπίσκοπος Πολυανῆς καί Βαρδάρων<sup>18</sup>. Βέβαια, αὐτός, στήν εἰσαγωγή τοῦ ἔργου, παρουσιάζεται ὡς άπλός μεταφραστής στά έλληνικά τοῦ ἀρχικοῦ ἰταλικοῦ προφητικοῦ κειμένου, τό όποῖο ἀποδίδεται σέ κάποιον μοναχό Ἱερώνυμο ᾿Αγαθάγγελο, πού τήν ἔγραψε, τό 1279, στήν Μεσσίνα τῆς Σικελίας <sup>19</sup>. "Οπως καί νά εἶναι, τό ὅλο κείμενο ἐμφορεῖται ἀπό πνεῦμα παραπλήσιο πρός ἐκεῖνο τῆς Άποκαλύψεως τοῦ Ἰωάννη καί διαπνέεται ἀπό τήν νοσταλγία τῆς τελικῆς νίκης τῶν ὑποδούλων 'Ορθοδόξων Χριστιανῶν, πού ἔμελλαν νά συντρίψουν τόν ζυγό τῶν Άγαρηνῶν. Παράλληλα, διάχυτη είναι στό κείμενο ή πεποίθηση πώς τό όρθόδοξο δόγμα θά κατισγύσει καί θά ἐπισκιάσει καί θά έξαφανίσει τίς «διαστρεδλώσεις» τῆς χριστιανικής πίστης, τόν Ρωμαιοκαθολικισμό δηλαδή καί τήν Μεταρρύθμιση. Άπό τήν στάση αὐτή άπορρέει καί ή σαφέστατη στήν οίονεί προφητεία συμπάθεια πρός τήν Ρωσσία - ή δποία συμπάθεια ἔγινε αἰτία νά ἀποδοθοῦν στό κείμενο δοξασίες πού δέν περιλαμβάνονται σέ αὐτό, τά περί ξανθοῦ γένους συγκεκριμένα<sup>20</sup>.

Πράγματι, ή περικοπή ή σχετική μέ τήν Ρωσσία ἔχει ώς έξῆς: Ὁ τῶν Ρώσσων Μονάρχης τῶν ἀπάντων τόπων νικητής καί ἐπίμαχος γίνεται, ύποτάσσει βαρβάρους, πλατύνει σύνορα, ἔπειτα τόπους καί ἐπαρχίες ἄρμασι κτώμενος κατασταίνει φοβερόν τό βασίλειον καί ἀναγκαῖον είς τόν σύμπαντα κόσμον. Αὐτό γίνεται νέο φρικτόν Ίμπέριον. Καί ἀλλοῦ: Ρωσσία ἐξύπνησον γοῦν ἐκ τοῦ ὕπνου· πρός σέ ὁ λόγος τοῦ ἀγγέλου Κυρίου ἐφυλάττετο καί ἐν τῷ πρωί τοῦ ἡλίου ἐμπλησθήσεται ἐλαίου καθαροῦ ἡ λαμπάς σου, καί προτοῦ ὁ ἥλιος ἐν τῷ ἀνατολικῷ ζωδιακῷ φανῆ, ἐμφανής ἔση, ὧ φίλη ἠγαπημένη. Ίδού τά ἀριστοπολεμικά σου ὄργανα γεμίζουσι τόν αίθέρα μελωδίας· οί πολεμισταί καί ηρωές σου ψάλλουσι σχεδόν τά νικητήρια, προσκαλοῦντές σε ἀναμορφῶσαι τόν πλανήτην ἐξ ἀλφίτου ἀμιάντου σύν τῆ τοῦ Χριστοῦ εἰλιχρινεστάτη σφραγίδι, ὄστις μιά τῶν ἡμερῶν σέ ἐλύτρωσεν ἀπό τό σκότος τῆς διεστραμμένης εἰδωλολατρείας. Δράξον τά ὅπλα ταχέως, ὧ ἀδελφή μου, ὕπαγε συνηγόρησον τήν έξ αὐτοῦ αἰώνιον ἀλήθειαν, ἐπειδή εἰς σέ ἐφυλάττετο τό σημεῖον τῆς τοσαύτης φωταυγοῦς δόξης<sup>21</sup>.

Αὐτό εἶναι λοιπόν τό μεσσιανικό ὅραμα τῆς Ρωσσίας — ὅπως ἀποκρυσταλλώθηκε: Ἐφόσον



στήν χώρα αὐτήν εἶχε ἀνατεθεῖ οἰονεί οὐρανόθεν ἀποστολή ἀναμόρφωσης τῆς γῆς ὁλόκληρης, εὔ-λογη ἦταν ἡ προσδοκία τῆς χάρη στούς ὁμόδοξους τοῦ Βορρᾶ ἀπελευθέρωσης τῶν Ἑλλήνων ἀπό τόν ὀθωμανικό ζυγό. Ὀρθῶς λοιπόν οἱ πρόγονοί μας, τῆς Στερεᾶς, τῆς Πελοποννήσου ἀλλά καὶ τῆς Κρήτης κυρίως, θεωροῦσαν πώς ἡ ἐκπλήρωση αὐτοῦ τοῦ μεσσιανικοῦ ρόλου θά συνεπέφερε καὶ τήν μέ πόλεμο κατά τῶν Μουσουλμάνων ἀπελευθέρωση τῆς πατρίδας: ἀκόμα τούτη τήν ἄνοιξη/ ραγιᾶδες, ραγιᾶδες,/ τοῦτο τό καλοκαίρι/ καημένη Ρούμελη./ Ὅσο ναρτεῖ ὁ Μόσκοδος/ ραγιᾶδες, ραγιᾶδες, νά φέρει τό σεφέρι/ Μωριᾶ καὶ Ρούμελη.

Ἡ Ἱστορία ὅμως εἶναι γεμάτη ἀπό παράδοξα. Πράγματι, ή κάθοδος τῶν Ρώσσων τήν δποία τόσο προσδοκοῦσε ὁ έλληνικός Λαός ἄρχισε σέ ἐποχή κατά τήν ὁποία ἡ ρωσσική μοναρχία εἶχε ἀρχίσει νά ἀποκόπτεται ἀπό τήν ζῶσα παράδοση τῆς χώρας της καί νά στρέφεται πρός τήν Δύση. 'Από τήν ἐποχή τοῦ Πέτρου Α΄ τοῦ Μεγάλου, ὁ δεσμός τῆς Ρωσσίας μέ τήν έλληνική μεσαιωνική πραγματικότητα, πολιτική καί θρησκευτική, ἄρχισε ὄχι ἁπλῶς νά ἐξασθενεῖ, ἀλλά κάτι περισσότερο — νά γίνεται ἀντικείμενο περιφρόνησης. Μέ ἄλλα λόγια, ἤδη ἀπό τήν ἀρχή τοῦ 18ου αἰώνα, οἱ Ρομανώφ ἐπικαλοῦνταν ώς πρός τούς Ελληνες κάτι στό δποῖο οἱ ἴδιοι δέν πίστευαν πιά καί πολύ<sup>22</sup>. Γι' αὐτό καί μᾶλλον ὀρθῶς οἱ τελευταῖοι ἄρχισαν σιγά-σιγά νά ὑποψιάζονται πώς οἱ ὑποχινήσεις σέ ἐπανάσταση τίς δποῖες δέχονταν ἀπό τήν Ἁγία Πετρούπολη είχαν χαρακτῆρα ἀποκλειστικῶς σχεδόν πολιτικό — ἤ μᾶλλον μικροπολιτικό.

Όπως καί να εἶναι πάντως, ή καθοδος τῶν Ρώσσων πρός τόν Νότο εἶχε ἀρχίσει. Ὁπωσδήποτε, αὐτή, σέ μία πρώτη φάση, ἀναχαιτίστηκε ἀπό τούς Ὀθωμανούς στόν Προῦθο²³. ᾿Αργότερα ὅμως, ἐπί Αἰκατερίνης Β΄ τῆς Μεγάλης, ἐπιχειρήθηκε ἄλλη «κάθοδος», μεγαλύτερης ἐμ-δέλειας καί μέ συνέπειες καταλυτικές ὅσον ἀφορᾶ τίς πολιτικές ἐξελίξεις στήν ἀνατολική Μεσόγειο.

Πράγματι, τότε οἱ Ρῶσσοι, λαός πού εἶχε μικρή σχέση μέ τήν θάλασσα, ναυπήγησαν στόλο, μπῆκαν στήν Βόρειο θάλασσα καὶ ἔφτασαν στήν ᾿Αγγλία. Οἱ Ἦγγλοι τότε ἐπιθυμοῦσαν νά διεισδύουν στά νερά ὅπου κυριαρχοῦσαν οἱ Ὁθωμανοί, μά δέν ἦταν ἀκόμη σέ θέση νά τό ἐπιχειρήσουν μόνοι τους. Ἦροσαν λοιπόν στόν ρωσσικό στόλο τά ἀπαραίτητα στελέχη καὶ οἱ Ρῶσσοι ἔφτασαν τελικά στήν Πελοπόννησο²4 — μέ ἀποτέλεσμα

τήν μεγάλη εξέγερση πού έχει μείνει στήν Ίστορία ως Όρλωφικά, πρόδα τζενεράλε του 1821.

Ή τότε ρωσσική κάθοδος ἔχει θεωρηθεῖ ἐγχείρημα ἀποτυχημένο, ἀλλά ἡ ἄποψη αὐτή δέν άνταποκρίνεται στήν πραγματικότητα καί τοῦτο, ἐπειδή ναί μέν ἀπέτυχε ὁ ξεσηκωμός στήν Πελοπόννησο, μά, ἀπό τήν ἄλλη πλευρά, τόν Μάιο τοῦ 1770 ἐπιτεύχθηκε κάτι πού ἐπιδίωκε τό σύνολο σχεδόν τῆς Χριστιανοσύνης ἀπό τήν άρχή σχεδόν τῆς Νεώτερης περιόδου στήν Ίστορία. Αὐτό δέν ἦταν ἄλλο ἀπό τήν καταστροφή τοῦ ὀθωμανιχοῦ στόλου, πού ἔγινε στό λιμάνι τοῦ Τσεσμέ: Ἡ ἐξουδετέρωση τῆς ὀθωμανικῆς ἰσχύος στήν θάλασσα, μέ τήν συνακόλουθη ἀνάπτυξη τοῦ ἐμπορικοῦ ναυτικοῦ τῶν Ἑλλήνων, πού ἐπιτεύχθηκε στήν συνέχεια ὑπό τήν ρωσσική προστασία καί χάρη σέ αὐτήν, ὑπῆρξαν conditiones sine quibus non τῆς νεκρανάστασης τοῦ Γένους<sup>25</sup>. Καί ἀξίζει στό σημεῖο αὐτό νά ἀναφερθεῖ, ὅ,τι σπανίως λέγεται σήμερα, πώς δηλαδή τά πυρπολικά μέ τά δποῖα οἱ Ελληνες ἐπικράτησαν ἀπό τό 1821 καί μετά στό Αἰγαῖο δέν ἦταν παρά ύλοποίηση τῆς ἀνάμνησης πού ἄφησε στήν χώρα μας ή καταστροφή τῶν Τούρκων στόν Τσεσμέ<sup>26.</sup> ὅπως φαίνεται ἐξάλλου, ἕνας Ρῶσσος, δ Ίδάν Άφανάσα, ἔπαιξε σπουδαῖο ρόλο στήν κατασκευή τῶν πρώτων ἀπό αὐτά<sup>27</sup>.

"Οπως καί νά εἶναι, περί τίς ἀργές τοῦ περασμένου αἰώνα ὅλα ἔδειχναν ὅτι τό μεταξύ πνευματικής πρωτοκαθεδρίας καί πολιτικής έξουσίας χάσμα στόν 'Ορθόδοξο κόσμο - χάσμα τήν ΰπαρξη τοῦ ὁποίου εἶχε ἐπισημάνει στόν Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως 'Αντώνιο Β΄ δ μέγας δούκας τῆς Μόσχας Βασίλειος Α΄ — πήγαινε νά κλείσει. Εἶναι χαρακτηριστικό ἐπί τοῦ προκειμένου ὅτι ἡ πρώτη σημαία πού ὕψωσε ὁ Θεόδωρος Κολοκοτρώνης είχε τόν σταυρό τοῦ 'Αγίου 'Ανδρέα, ἦταν δηλαδή ρωσσική<sup>28</sup>. Οἱ Ρῶσσοι ὅμως δέν μπόρεσαν νά έδραιωθοῦν στήν ἀνατολική Μεσόγειο, ἐνῶ περί τά τέλη τῆς πρώτης δεκαετίας τοῦ αἰώνα ἐκείνου οἱ Βρεταννοί ἔφτασαν στά Ἰόνια νησιά. "Ετσι, δ Κολοκοτρώνης, πρωτεργάτης τῆς Ἐπανάστασης, ἔγινε ἀξιωματικός τοῦ δρεταννικοῦ στρατοῦ<sup>29</sup>. Ἐπιπλέον, ὅταν κατανόησε ὅτι οἱ ελληνες μόνοι τους δέν ἦταν σέ θέση νά καταδάλουν τό «τρίτο κῦμα» τῆς ὀθωμανικής ἀντίδρασης, ὑπέγραψε τό γνωστό αἴτημα δρεταννικής προστασίας $^{30}$ .  $^{\circ}$ Ομως, προσπαθώντας νά ἐξισορροπήσει τά πράγματα, ὑπῆρξε ὁ ὑποχινητής χαί δασιχός συντελεστής τῆς ἀνάδειξης τοῦ Ἰωάννη Καποδίστρια στό ἀξίωμα τοῦ Κυβερνήτη τῆς Ἑλλάδος<sup>31</sup>.



Καί πάλι ὑπάρχει παράδοξο πού πρέπει νά τονιστεῖ: Ἐκείνη τήν ἐποχή, τήν νοοτροπία καί τά συμφέροντα ὄχι άπλῶς τῶν Ρώσσων μά τῶν 'Ορθοδόξων γενικῶς τά ἐξέφραζε περισσότερο ἀπό δποιονδήποτε ἄλλον δ Καποδίστριας. Πράγματι, ή ρωσσική μοναρχία εἶχε ὑποστεῖ — γιά ἕνα διάστημα τουλάχιστον — καταλυτική τήν ἐπιρροή τοῦ Κλήμη φόν Μέττερνιχ<sup>32</sup>. Γι' αὐτό καί ή ἀπομάκρυνση τοῦ Καποδίστρια ἀπό τήν Αγία Πετρούπολη καί, τελικῶς, ἡ δολοφονία του στό Ναύπλιο, μπορεῖ νά θεωρηθεῖ τερματισμός μεγάλης ἐμδέλειας μιᾶς προσπάθειας ένοποίησης στήν οὐσία τοῦ κόσμου τῶν Ὀρθοδόξων, καθώς κι άναμόρφωσης τοῦ διεθνοῦς πολιτιχοῦ συστήματος σέ βάσεις πιό λογιχές καί γι' αὐτό πιό δίκαιες $^{33}$ .

Ἡ συνέχεια εἶναι γνωστή: Ὁ πρῶτος βασιλεύς τῆς Έλλάδος ἦταν Ρωμαιοκαθολικός — μέ ἀποτέλεσμα νά ἀντιμετωπίσει γι' αὐτόν ἀκριδῶς τόν λόγο ἀντίδραση λανθάνουσα μά σφοδρή. Στήν συνέχεια ὅμως ἐναρμονίστηκε μέ τό αἴσθημα τῶν ύπηκόων του καί οὐσιαστικῶς θέλησε νά συμπράξει μέ τούς Ρώσσους κατά τήν διάρκεια τοῦ Κριμαϊκοῦ πολέμου. Εἶναι γνωστό πιά σήμερα ὅτι οἱ ἐξεγέρσεις τῶν Χριστιανῶν στήν Ἦπειρο καί τήν Μακεδονία τό 1854 δέν ἦταν ἀπίθανο νά έχουν ἀποτέλεσμα. ή δράση ὅμως τῶν δύο δυτικῶν Δυνάμεων, Γαλλίας καί Βρεταννίας, ἔμμεση στήν ἀρχή καί ἄμεση στήν συνέχεια, δδήγησε τό ὅλο χίνημα σέ ἀδιέξοδο καί ἐπέφερε τήν κατάληψη τοῦ Πειραιᾶ καί τῆς πρωτεύουσας ἀπό τούς Άγγλογάλλους. Ἡ τύχη τοῦ "Οθωνα εἶχε πιά διαγραφεῖ: ᾿Ανατράπηκε τό 1862 ἀπό κοινωνικά στρώματα πού εἶχαν μέ τό Λονδῖνο ὶσχυρούς δεσμούς 34.

'Ο έπόμενος μονάρχης, ό Γεώργιος Α΄, διαμαρτυρόμενος τό θρήσκευμα, ἐπιλογή δρεταννική καί αὐτός, ἦταν διαφορετικός ἀπό τόν προκάτοχό του, γι' αὐτό καί ποτέ δέν ὑπῆρξε ἰδιαίτερα δημοφιλής. 'Απόπειρα γεφύρωσης τοῦ χάσματος ἔγινε μέ τόν γάμο του, ἐφόσον ἐπέλεξε τήν "Ολγα, κόρη τοῦ μεγάλου δούκα Κωνσταντίνου Νικολάιεδιτς. ή Κδη δμως στά φτωχά κυρίως στρώματα τοῦ πληθυσμοῦ ὁ ρόλος τοῦ αὐτοχράτορα τῆς Ρωσσίας ἔπαιρνε κατά δάση διαστάσεις προστάτη τῶν ἀπανταχοῦ τῆς γῆς ՝Ορθοδόξων $^{35}$ . Πράγματι — ἄν καί τίποτα δέν λεγόταν κατηγορηματικά, ἐνῶ παράλληλα τό ζήτημα τῆς Κωνσταντινούπολης ἐνεργοῦσε ὡς καταλύτης τόσο στήν διεθνη ὅσο καί τήν ἑλληνική κοινή γνώμη — εἶναι σαφές ὅτι στήν Ἁγία Ρωσσία ἀποδιδόταν ἀποστολή οίονεί μεσσιανική, ἐνῶ, κατά κάποιο τρόπο, ή δυναστεία τῶν Ρομανώφ ἀποτελοῦσε τόν ἐγγυητή τοῦ ρόλου αὐτοῦ.

'Από τό σημεῖο αὐτό δέν εἶναι ἀνάγκη νά ἐπεκταθεῖ κανείς. ''Ας ἐπισημανθοῦν ὁρισμένα κενά τῆς ἔρευνας, ἡ κάλυψη τῶν ὁποίων θά δελτιώσει τίς γνώσεις μας ὅσον ἀφορᾶ τήν γνώση ὅχι μόνο τῆς 'Ελληνικῆς 'Ιστορίας ἀλλά καί ἐκείνης τῆς 'Ανατολικῆς Εὐρώπης. Πράγματι, δέν ὑπάρχει ἀρκετή γνώση ὅσον ἀφορᾶ τό ἔργο τῆς δασίλισσας ''Ολγας στήν 'Ελλάδα. 'Επιπλέον, ὑφίσταται μεγάλη ἄγνοια γιά τό ἔργο πού ἐπιδίωξε νά ἐπιτελέσει στήν Κρήτη ὁ πρῶτος ἁρμοστής ἐκεῖ τῶν Δυνάμεων πρίγκηπας Γεώργιος ³6. Μήπως ὁ πρίγκιπας αὐτός ἐπιχείρησε ρωσσόφιλη στροφή; ''Αν ναί, μήπως ἡ στάση του αὐτή ὑπῆρξε οὐσιώδης αἰτία τῆς ἀπομάκρυνσής του ἀπό τήν Κρήτη;

Νά θέματα πρός τά δποῖα πρέπει νά στραφεῖ ἡ ἱστορική ἔρευνα· καί βέβαια, ὅταν γίνεται ἐδῶ λόγος γιά ἱστορική ἔρευνα, δέν νοεῖται μόνο αὐτή πού θά γίνει σέ ἀρχεῖα έλληνικά, γαλλικά ἤ βρεταννικά ἀλλά κυρίως ρωσσικά. Ἄς διατυπωθεῖ λοιπόν ἡ εὐχή νά παρουσιαστεῖ σύντομα ὁ ἱστορικός πού θά τό κάνει.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Βλ. χυρίως Nevra Necipoglu, «Daily Life in Constantinople», Instanbul (Κωνσταντινούπολη), 1 (1993), σσ. 67-72, ὅπου δίνεται πλήρης τακτική καί στρατηγική ἀνάλυση τῆς πολιορκίας.
- 2. Βλ. χυρίως Georges Ostrogorsky, Histoire de l' Etat byzantin (Παρίσι: Payot, 1969), σσ. 575-576.
  - 3. Πέτρου, Α΄, 6, 17.
  - 4. G. Ostrogorsky, δ.π. σ. 575.
  - 5. Πέτρου, Α΄, 6, 13-14.
- 6. Πρόλ. τή γνωστή περίπτωση τοῦ ἐγχειρήματος τοῦ Γεωργίου ᾿Αμιρούτζη. (Στήβεν Ράνσιμαν, Ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία ἐν αἰχμαλωσία. Μετάφραση Νικολ. Κ. Παπαρρόδου, τομ. Β΄ [᾿Αθήνα: Μπεργαδής, 1979] σ. 362).
  - 7. "Ο.π., τομ. Β΄, σσ. 339-360.
  - 8. Πρβλ. δ.π., τόμ. Β΄, σ. 341.
- 9. Πρβλ. Δημήτρη Μιχαλόπουλου, «Ἰσλάμ καί Χριστιανισμός. Ἱστορικό περίγραμμα», Νέα Κοινωνιολογία, τεῦχος 23 (ἄνοιξη 1997), σ. 16.
- 10. Θεοδώρου Κ. Κολοχοτρώνη, Διήγησις συμβάντων της έλληνικης φυλης ἀπό τά 1770 εως τά 1836. (Φωτομηχανική ἐπανέκδοση ἀπό τήν α΄ ἔκδοση). Εἰσαγωγή Εὐρετήριο Ἐπιμέλεια Τάσου ᾿Αθ. Γριτσόπουλου (᾿Αθήνα, 1981), σ. 190.
- 11. Πρόλ. José M. Floristán Imízcoz, Fuentes para la política oriental de los Austrias, τόμ. Ι (Πανεπιστήμιο τῆς Λεόν, 1988), σσ. 3-5.
- 12. Els Jueus I la Giutat de Cirona (ἔκδοση Δημαρχείου τῆς Χερόνας, Χ.Ε.), σ. 22.
  - 13. Βλ. Δημήτρη Μιχαλόπουλου, «Ό Έλληνας κον-



ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΙΣ ΕΛΛΗΝΟΡΩΣΣΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ

- κισταδόρ», Τό  $B\tilde{\eta}\mu\alpha$  ('Αθήνα), 10 Μαρτίου 1996, σ. 5/43.
  - 14. J.M. Floristán Imiícoz, δ.π., τόμ. Ι, σ. 16.
- 15. N. Mallouf, Dictionnaire français turc (Παρίσι: Maisonneuve, 1856), λημμα «Constantinople», σ.
- 16. Βλ. 'Αναστασίου τοῦ Γορδίου, Σύγγραμμα περί Μωάμεθ καί Λατίνων. Εἰσαγωγή Κριτική "Εκδοση Σχόλια 'Αστερίου 'Αργυρίου ('Αθήνα: 'Εταιρία Στερεοελλαδικῶν Μελετῶν, 1983), σ. 25/309.
- 17. Βλ. Όπτασία τοῦ Μακαρίου Ίερωνύμου ἀγαθαγγέλου. Πρόλογος Εἰσαγωγή Ἐπιμέλεια Δημήτρη Μιχαλόπουλου, ἀθήνα: Ἑλληνική Εὐρωεκδοτική, 1991.
  - 18. "Ο.π., σσ. 13-14.
  - 19. "Ο.π., σ. 13.
  - 20. "Ο.π., σ. 15.
  - 21. "Ο.π., σ. 52.
- 22. Βλ. κυρίως τό ἔργο τοῦ Eugene Schuyler, Peter the Great, Emperor of Russia, τόμ. I-II, Λονδίνο: Sampson Low, Marston, Searle and Rivinston, 1884.
  - 23. Θ.π., τόμ. ΙΙ, σσ. 239-247.
- 24. Bλ. Stanford J. Shaw, History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, τόμ. I (Cambridge: Cambridge University Press, 1978), σ. 249.

- 25. Πρδλ. Δ. Μιχαλόπουλου, *Ὁ Ἐθνικός Διχασμός.* Η ἄλλη διάσταση (᾿Αθήνα: Τροχαλία, 1997), σ. 56.
  - 26. Θ.π., σ. 58.
- 27. Πρβλ. ὅσα ἀναφέρει σχετιχῶς ὁ Σπύρος Μελᾶς στό βιβλίο του Ὁ ναύαρχος Μιαούλης (᾿Αθήνα: Σαλίβερος, 1932), σ. 209-211.
  - 28. Βλ. Θεοδώρου Κ. Κολοκοτρώνη, δ.π., σ. 18.
  - 29. Θ.π., σ. 36 (εἰσαγωγή Τ. Γριτσόπουλου).
  - 30. Θ.π., σ. 157.
  - 31. Θ.π., σσ. 185-188.
- 32. Βλ. Δ. Μιχαλόπουλου, O Έθνικός Διχασμός..., δ.π., σ. 59.
  - 33. "Ο.π., σσ. 59-61.
- 34. Στέφανου Παπαδόπουλου, «Ό Κριμαϊκός πόλεμος και δ Έλληνισμός», Ιστορία τοῦ Έλληνικοῦ Έθνους, τόμ. ΙΓ΄ (᾿Αθήνα: Ἐκδοτική ᾿Αθηνῶν, 1977), σσ. 152-153.
- 35. Henri Belle, Voyage en Grèce, 1861-1874, Παρίσι, 1873, σσ. 11, 70.
- 36. Βλ. χυρίως Μανούσου Ρ. Κούνδουρου, *Ίστορικαί* καί διπλωματικαί ἀποκαλύψεις. *Ίστορικά γεγονότα*, 1890-1923. Ἐπιμέλεια Χαρίκλειας Γ. Δημακοπούλου καί Ἑλευθερίου Γ. Σκιαδὰ, ᾿Αθήνα: Ἑλληνικό Λογοτεχνικό καί Ἱστορικό ᾿Αρχεῖο, 1997.





## Ή συμδολή τῆς Ρωσσίας στήν ἀπελευθέρωση τῆς Ἑλλάδος

Έλένη Κούκκου

τάσεως, ἡ διπλωματία τῆς Εὐρώπης αναστάσεως, ἡ διπλωματία τῆς Εὐρώπης αντιμετώπισε μέ πολλή ἀνησυχία καί καχυποψία τό γεγονός, καί εἰδικά σ' αὐτόν τόν νευραλγικό χῶρο, στήν χερσόνησο τοῦ Αἵμου. Ὁ ἐφιάλτης τῆς ἀναδιώσεως τῶν γαλλικῶν ἐπαναστατικῶν ἰδεῶν πού εἶχαν ἀναστατώσει τήν Εὐρώπη κατά τό τέλος τοῦ 18ου καί στίς ἀρχές τοῦ 19ου αἰ. ἦταν ἀκόμη «νωπός» στόν εὐρωπαϊκό χῶρο.

Ό ἐφιάλτης αὐτός ἔπαιρνε ἄλλες ἐπικίνδυνες διαστάσεις ἀπό τήν συγκεκριμένη χώρα, ὅπου τό 1821 ἀναπήδησαν ἐκ νέου οἱ πολεμικές φλόγες. Ἦταν ἡ μόνη περιοχή, ἡ μόνη χώρα, ἡ ὁποία προκαλοῦσε τό παγκόσμιο διπλωματικό ἐνδιαφέρον, ὄχι μονάχα ἀπό τήν σπουδαιότητα τῆς στρατηγικῆς γεωγραφικῆς θέσης της, ἀλλά κυρίως ἀπό τήν πνευματική ἀκτινοβολία πού δέν εἶχε παύσει νά ἀσκεῖ στά πνεύματα τῶν διανοουμένων καί τῶν καλλιτεχνῶν ὅλου τοῦ κόσμου, καί κατά τήν μακρά περίοδο τῆς ὑποδουλώσεώς της στήν βάρβαρη τουρκική δουλεία. Μερικοί μάλιστα φιλελεύθεροι καί δημοκρατικοί νέοι εἶχαν ἤδη ἀρχίσει νά φθάνουν στήν Ἑλλάδα γιά νά πολεμήσουν γιά τήν ἐλευθερία της.

Ή ἐπίσημη ὅμως εὐρωπαϊκή διπλωματία κράτησε ὅχι ἀπλῶς ψυχρή ἀλλά καί ἐχθρική στάση ἀπέναντι στήν νέα αὐτή πολεμική ἑστία, ἀπέναντι στήν ἑλληνική ἐπανάσταση.

Καί αὐτός ἀχόμη ὁ τσάρος ᾿Αλέξανδρος, παρόλο πού εἶχε κάνει ἤδη ἀπό τό 1815, τόν Ἔλληνα διπλωμάτη Καποδίστρια ὑπουργό τῶν Ἐξωτερικῶν τῆς ἀχανοῦς αὐτοκρατορίας του, ἀντιδροῦσε ἔντονα σέ κάθε πρότασή του νά κηρύξει ἕνα νέο ρωσσοτουρκικό πόλεμο γιά νά ἀπελευθερώσει τούς ὑπόδουλους λαούς τῆς χερσονήσου τοῦ Αἵμου, ὅπως τούς τό εἶχε ὑποσχεθεῖ τόσες φορές καί τούς εἶχε δώσει τόσες ἐλπίδες. Τοῦ

ἀνέπτυξε δέ μέ συγκλονιστικά ἐπιχειρήματα τά ὀφέλη πού θά εἶχε ἡ Ρωσσία σέ ὅλη τήν εὐρωπαϊκή διπλωματία καί τό κῦρος πού θά ἀποκτοῦσε ἀνάμεσα σέ ὅλους τούς ὁμόδοξους χριστιανικούς λαούς τῆς ᾿Ανατολῆς.

Ό τσάρος ἀρνήθηκε κατηγορηματικά: «Αἱ σκέψεις αὐταί εἶναι πολύ λογικαί», τοῦ εἶπε, «ἀλλά διά νά τάς ἐκτελέσει κανείς πρέπει νά προσφύγει εἰς τό τηλεβόλον, πρᾶγμα τό ὁποῖον δέν ἐπιθυμῶ. ᾿Αρκετούς πολέμους εἴχομεν ἐπί τοῦ Δουνάβεως… Ὁ κόσμος ἔχει ἀνάγκην ἀπό ἡσυχίαν!…».¹

'Από ὅλες τίς εὐρωπαϊκές δυνάμεις, ἐκείνη πού ἐκδήλωσε ἀπροκάλυπτα καί ἔντονα τήν ἀντίδραση καί τήν σαφῆ ἐχθρική στάση τῆς ἀπέναντι στό ἐπαναστατικό κίνημα τῆς Ἑλλάδος ἦταν ἡ Αὐστρία.

'Ο σουλτᾶνος ἀντιπρόσωπευε γιά τό αὐστριακό ύπουργεῖο τῶν Ἐξωτερικῶν τή νομιμότητα, τήν «légitimité». Έπομένως οι Έλληνες δέν εἶγαν κανένα δικαίωμα νά ἀποτινάξουν τήν τουρκική καταδυνάστευση, ἐφόσον ἦταν ὑπήκοοι τῆς Τουρκίας. Εἶναι γνωστό ὅτι φανατικός ὑποστηρικτής τῆς πολιτικῆς αὐτῆς ἀρχῆς ἦταν ὁ διαδόητος καί θανάσιμος έχθρός τοῦ Καποδίστρια, δ ύπουργός τῶν Ἐξωτερικῶν τῆς Αὐστρίας, δ Metternich. Ὁ πρέσδης τῆς Γαλλίας στήν Πετρούπολη, de la Ferronnays, μεταξύ ἄλλων ἐπιτιμητικῶν κρίσεων ἐναντίον του, χαρακτηρίζει τόν Metternich ώς «ἐπιχίνδυνο ἐχθρό, δουτηγμένο στίς μηχανορραφίες, ἀμείλικτο στήν μνησικακία του, παραδομένο στά χίλια δύο κρυφά καί υπουλα ἐλατήριά του...». ᾿Αμέσως μετά τήν κήρυξη τῆς έλληνικῆς ἐπαναστάσεως, τήν ἀπεδοχίμασε φανερά, καί μέ πάθος καί μῖσος ἀγωνιζόταν νά πείσει καί τόν τσάρο 'Αλέξανδρο őτι θά πρόδιδε τήν θέληση ὅλων τῶν μοναρχῶν τῆς Εὐρώπης νά τηρήσουν τήν ἀρχή τῆς νομι-

Η Έλένη Κούκκου εἶναι καθηγήτρια τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν. Γεννήθηκε τό 1921 στή Λέσδο: σπούδασε στή Φιλοσοφική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν καί μετά στή Γαλλία καί τήν Ἰταλία. Ἔχει ἀσχοληθεῖ ἰδιαιτέρως μέ τήν προσωπικότητα τοῦ Ἰωάννη Καποδίστρια.



μότητος, ἐάν ἔπαιρνε τό μέρος τῶν ἐπαναστατημένων Ἑλλήνων².

Ή Πρωσσία ἦταν μέλος τῆς Ἱερᾶς Συμμαχίας, ἀλλά δέν τήν ἐνδιέφεραν τά γεγονότα τῆς ᾿Ανατολῆς. Προτιμοῦσε νά κρατήσει τόν ρόλο τοῦ διαιτητῆ. Ὁ ὑπουργός τῶν Ἐξωτερικῶν της, ὁ von Bernstorff, κατά τήν διάρκεια τοῦ συνεδρίου στό Troppau, τό φθινόπωρο τοῦ 1820 ὡς τήν ἄνοιξη τοῦ 1821, ἀπροκάλυπτα θά διακηρύσσει ὅτι «ἡ Πρωσσία θέλει καί δέχεται ὅ,τι θέλει ἡ Αὐστρία»³.

Ἡ στάση καί ἡ διπλωματική πολιτική τῆς ᾿Αγγλίας, τά πρῶτα χρόνια μετά τήν ἔκρηξη τοῦ ἀπελευθερωτικοῦ ἀγώνα τῶν Ἑλλήνων, ἦταν σαφῶς ἐχθρική. Οἱ φιλικές σχέσεις της μέ τόν ᾿Αλῆ πασᾶ τῶν Ἰωαννίνων καί ἡ τραγική παράδοση τῆς Πάργας καί ἡ τυραννική διοίκηση τῶν Ἑπτανήσων, πού τά κατεῖχαν οἱ Ἄγγλοι, ἀπό τόν Ἄγγλο ἀρμοστή Thomas Maitland, καί τό φοδερότερο, ὁ συνεχής ἐφοδιασμός τῶν Τούρκων στά ἐλληνικά λιμάνια μέ τρόφιμα καί πολεμοφόδια ἀπό ἀγγλικά πλοῖα, εἶχαν ἀποδείξει στούς Ἑλληνες ἀγωνιστές τήν ἐχθρότητα τῆς Ὑλγλίας ἀπέναντι στήν ἀπελευθέρωση τῆς Ἑλλάδος ἀπό τόν τουρκικό ζυγό.

Τά οἰχονομικά καί πολιτικά συμφέροντα τῆς 'Αγγλίας ἀπαιτοῦσαν τήν ὑπεράσπιση τῆς ἀκεραιότητος τῆς Τουρκίας. Ήταν ἐπίσης φανερός δ κίνδυνος γιά τήν 'Αγγλία — ὅτι ἀπό τήν ἐπανάσταση τῶν Ἑλλήνων θά ἔβγαινε κερδισμένη ἡ μεγάλη ὀρθόδοξη καί ὁμόδοξη μέ τήν Ἑλλάδα χώρα τοῦ βορρᾶ, ἡ Ρωσσία. Ὁ Ἄγγλος ὑπουργός τῶν Ἐξωτερικῶν, Castlereagh, στό συνέδριο τοῦ Aachen (Aix-La-Chapelle), τόν Σεπτέμβριο τοῦ 1818, ἀγωνιζόταν νά ἀποτρέψει τόν κίνδυνο συμμαχίας Ρωσσίας - Γαλλίας, πού ἐπεδίωκε δ Καποδίστριας, ήδη ἀπό τό 1815, ὅταν ἔσωσε τήν ήττημένη χώρα ἀπό τό διαμελισμό καί τήν οἰκονομική κατάρρευση<sup>4</sup>. Ὁ Castlereagh φοδόταν ὅτι μιά ρωσσογαλλική συμμαχία θά ἦταν ἐναντίον τῆς Τουρκίας καί ὑπέρ τῆς Ἑλλάδος καί ἀγωνιζόταν νά τήν ματαιώσει<sup>5</sup>.

Ἡ Γαλλία, μετά τήν ἦττα τοῦ Ναπολέοντα στό Waterloo, κατεῖχε δευτερεύουσα θέση ἀνάμεσα στίς ἄλλες εὐρωπαϊκές δυνάμεις. Όπότε, θέλοντας νά ἀνυψώσει τό γόητρό της στήν ᾿Ανατολή, δέν ἄφηνε ἀνεκμετάλλευτη καμμιά εὐκαιρία. Τό έλληνικό πρόβλημα, ἐπομένως, δέν ἦταν δυνατόν νά τήν ἀφήσει ἀδιάφορη<sup>6</sup>. Εἰδικά ὅμως σ' ἐκείνη τήν περίοδο — ὅταν κηρύχθηκε ἡ ἐπανάσταση στήν Ἑλλάδα ἐναντίον τῆς Τουρκίας — οἱ τρεῖς Γάλλοι πού ἀσκοῦσαν τήν ἐξωτε-

ρική πολιτική τῆς Γαλλίας, ὁ πρωθυπουργός Richelieu, δ ύπουργός τῶν Ἐξωτερικῶν Pasquier καί δ ύφυπουργός G. de Rayneval, δέν τό ἔχριναν φρόνιμο νά πάρουν εὐνοϊχή θέση σέ προδλήματα ἄλλων χωρῶν πού ἔκρυδαν κινδύνους γιά νέες περιπέτειες καί τά δποῖα μπορούσαν νά δλάψουν τά γενιχώτερα συμφέροντα τῆς χώρας τους. Κυβερνητικοί παράγοντες δήλωναν ὅτι «ἡ ἑλληνική ἐπανάσταση δέν παρουσίαζε τότε εὐνοϊκές εὐκαιρίες παρά μονάχα γιά τήν Ρωσσία... Έπομένως τό συμφέρον τῆς Γαλλίας ἦταν νά μείνουν τά πράγματα ὅπως εἶχαν»<sup>7</sup>. Ένας ἐπίσης ἀχόμη ἀρνητιχός λόγος γιά τήν Γαλλία στό νά ἐκδηλωθεῖ ὑπέρ τῆς Ἑλλάδος, ἦταν καί τό γεγονός ὅτι ἡ Τουρκία ἦταν ἕνας ἀπό τούς πιό πιστούς συμμάχους τῆς Γαλλίας ἤδη ἀπό τίς πρῶτες δεκαετίες τοῦ 16ου αἰ.8

Έπομένως, αὐτοί οἱ λόγοι «ὑποχρέωναν» τόν Γάλλο πρωθυπουργό Richelieu νά σδήσει ἀπό τήν μνήμη του καί ἀπό τήν ἐθνική μνήμη τῆς χώρας του τό ὀφειλόμενο τεράστιο χρέος της ἀπέναντι στόν Ἑλληνα διπλωμάτη, νά ξεχάσουν ὅλες ἐκεῖνες τίς γραπτές δηλώσεις τους πρός τόν τσάρο ᾿Αλέξανδρο ὅτι «ἄν ἡ Γαλλία ἦταν ἡ τότε Γαλλία τό ὄφειλαν ἐξ ὁλοκλήρου στόν Ἑλληνα ὑπουργό τῶν Ἐξωτερικῶν του τόν Ἰωάννη Καποδίστρια»<sup>9</sup>, καί νά κρατήσει στάση ἐπιφυλακτική, ἄν ὄχι καί σαφῶς φιλοτουρκική, ἀπέναντι στήν ἀγωνιζόμενη Ἑλλάδα<sup>10</sup>.

Οὐσιαστικά, μετά τήν κήρυξη τῆς έλληνικῆς ἐπαναστάσεως, πραγματικοί πρωταγωνιστές τῶν διπλωματικῶν ἀντεγκλήσεων γιά τό έλληνικό πρόβλημα, ἦταν ὁ Καποδίστριας καί ὁ θανάσιμος ἀντίπαλός του Metternich, μέ «τό μῆλον τῆς ἔριδος», τόν τσάρο τῆς Ρωσσίας ᾿Αλέξανδρο. Ὁ Καποδίστριας ἦταν ὁ ἔνθερμος ὑποστηρικτής καί ὑπερασπιστής, μέ ἰσχυρά καί μελετημένα ἐπιχειρήματα, τῆς ἄμεσης βοήθειας πρός τήν Ἑλλάδα, καί τήν ἀνάληψη, ἀπό τόν Ρῶσσο αὐτοκράτορα, τῆς προστασίας τοῦ ἀπελευθερωτικοῦ ἀγῶνος της.

Στούς ἀντίποδες ἀχριδῶς τῶν προσπαθειῶν τοῦ Καποδίστρια πρός τόν τσάρο χάριν τῆς πατρίδος του, ἀγωνιζόταν μέ πάθος καί πρωτοφανές μένος ὁ Metternich, ὁ μεγάλος ὑποστηρικτής τοῦ κατεστημένου, τοῦ status quo τῆς Εὐρώπης, προσπαθῶντας νά πείσει τόν τσάρο νά μήν ἀναμιχθεῖ, μέ κανένα τρόπο, στό θέμα τῆς Ἑλλάδος καί νά τόν ἀπομακρύνει ἀπό τήν ἐπίδραση τοῦ ελληνα ὑπουργοῦ του. Μέ «σατανικό» τρόπο καί μέ «σατανικά» ἐπιχειρήματα ἐφιστοῦσε στήν προσοχή τοῦ τσάρου τούς κινδύνους ἀπό



τήν ἐπανάσταση τῆς Ἑλλάδος, πού θά ἀπειλοῦσε δλόκληρη τήν Εὐρώπη «ἄν ὑποστήριζε τό μίασμα ἐκεῖνο τῆς ἐπαναστατημένης μεσημβρινῆς Ἑλλάδος»<sup>11</sup>.

Δυστυχῶς στόν ἀνελέητο αὐτόν ἀγῶνα ἐπεκράτησε δ «μισέλλην» Metternich. Μέ δεξιοτεχνία ἐκμεταλλεύθηκε τήν εὐθυνοφοδία, τόν παθολογικό φόδο τοῦ τσάρου γιά κάθε ἐπαναστατικό κίνημα, τό ἀναποφάσιστο καί τήν δυασμένη προσωπικότητα τοῦ ᾿Αλεξάνδρου. Καί ὁ ἴδιος ἀπορεῖ μέ τό ἀποτέλεσμα: « $\Delta$ έν ἢμπορ $\tilde{\omega}$  καλά καλά νά ἐξηγήσω τήν τόση ἐπίδραση πού ἀσκῶ ἐπάνω του. Τά λόγια μου ἀντηχοῦν σάν μιά φωνή πού δγαίνει ἀπό τόν ἄλλο κόσμο... Κανένας δέν πιστεύει ὅτι ἀνάμεσα στόν τσάρο ᾿Αλέξανδρο καί σέ μένα δέν υπάρχει μιά δαθειά καί ἀπόλυτη συνεννόηση. Ή ἐπιρροή μου στούς τέσσερις τελευταίους μῆνες θριάμβευσε... Ὁ πρῶτος ὑπουργός τῆς Ρωσσίας (ὁ Καποδίστριας) βρίσκεται σέ δυσμένεια...», ἔγραψε ὁ ἴδιος ὁ Metternich, κατά τήν διάρκεια τοῦ συνεδρίου στό Laybach, δταν οί συμμαχικές δυνάμεις πῆραν τήν ἀπόφαση «νά κρατήσουν αὐστηράν οὐδετερότητα», ἀπέναντι στήν Έλλάδα καί νά μήν τήν δοηθήσουν στόν ἄνισο ἀγῶνα της $^{12}$ .

Ἡ στάση τῶν μεγάλων δυνάμεων ἀπέναντι στήν ἑλληνική ἐπανάσταση θά μποροῦσε νά συνοψισθεῖ ἐπιγραμματικά ὡς ἑξῆς: ἡ Ρωσσία εὐθυγραμμίστηκε μέ τίς ἀπόψεις τοῦ καγκελλαρίου τῆς Αὐστρίας, τοῦ Metternich. Ἡ Πρωσσία δέν εἶχε καμμία ἀντίρρηση. Ἡ ᾿Αγγλία πιστεύει ὅτι οἱ ἀντιδράσεις τῆς Αὐστρίας ἀντανακλοῦσαν τίς δικές της ἀπόψεις. Καί τέλος ἡ Γαλλία κρατοῦσε προσωρινά ἐφεκτική στάση, παρακολουθοῦσε μέ προσοχή τίς ἐξελίξεις στό ἀνατολικό ζήτημα καί θά ἐπενέβαινε ὅταν ἐκείνη θά ἔκεινε πώς ἦταν ἡ κατάλληλη ὥρα<sup>13</sup>.

Ή διπλωματική πολιτική τῆς Εὐρώπης, μέ τήν ὅλη στάση της εἰδοποιοῦσε τήν ἐπαναστατημένη Ἑλλάδα ὅτι δέν ἔπρεπε νά περιμένει καμμιά δοήθεια ἀπό τίς μεγάλες δυνάμεις καί ἑπομένως ἔπρεπε νά στηριχθεῖ μονάχα στίς δικές της δυνάμεις <sup>14</sup>.

Παρά ταῦτα οἱ Ἦληνες ἀγωνιστές δέν εἶχαν παύσει νά ἐλπίζουν ὅτι τά κοινά αἰσθήματα καί τά κοινά συμφέροντα Ρωσσίας καί Ἑλλάδος θά ἄλλαζαν τελικά τίς διαθέσεις τοῦ τσάρου ᾿Αλεξάνδρου ἀπέναντι στό ἐθνικοαπελευθερωτικό τους κίνημα καί ὅτι θά δεχόταν νά τούς βοηθήσει.

Ή μακροχρόνια παράταση τοῦ έλληνοτουρκικοῦ πολέμου εἶχε δημιουργήσει σοδαρά προδλήματα στά οἰκονομικά συμφέροντα, στήν διακίνηση τοῦ ἐμπορίου στήν ᾿Ανατολική Μεσόγειο καί στήν ἀσφάλεια τῶν ἐμπορικῶν πλοίων τῶν μεγάλων δυνάμεων.

'Από τήν ἄλλη πλευρά, τό διαρκῶς ὀγκούμενο ρεῦμα τοῦ φιλελληνισμοῦ τῶν λαῶν τῶν εὐρωπαϊκῶν χωρῶν — μέ πρωτεργάτες τόν Καποδίστρια καί τόν Eynard — ἀνάγκασε τίς εὐρωπαϊκές χῶρες νά ἀντιληφθοῦν ὅτι καί τό δικό τους συμφέρον τίς ὑποχρέωνε νά σκεφθοῦν καί νά ἀποφασίσουν κάποια ἐπέμδαση γιά τήν κατάπαυση τοῦ πολέμου.

Πρῶτα δείγματα αὐτῆς τῆς διπλωματικῆς στροφῆς καί ἀλλαγῆς παρουσιάσθηκαν στήν ρωσσική πολιτική, ἡ ὁποία μέχρι τότε ἀκολουθοῦσε καί αὐτή «αὐστηράν οὐδετερότητα». "Η-δη ἀπό τό τέλος τοῦ 1822, κατά τήν διάρκεια τοῦ συνεδρίου τῆς Βερόνας στήν Ἰταλία, ἡ ρωσσική ἀντιπροσωπεία, μέ ἀρχηγό τόν τσάρο 'Αλέξανδρο, εἶχε προτείνει ἐπέμβαση στόν πόλεμο τῶν Ἑλλήνων κατά τῆς Τουρκίας, χωρίς ὅμως νά ἔχει ζητήσει τήν σύμφωνη γνώμη τῶν ἄλλων εὐρωπαϊκῶν δυνάμεων<sup>15</sup>.

Καί τόν 'Οκτώβριο τοῦ 1823, ἡ ρωσσική κυβέρνηση πρότεινε τήν σύγκληση εἰδικοῦ συνεδρίου, μέ ἀποκλειστικό θέμα τήν εἰρήνευση τῆς 'Ανατολῆς<sup>16</sup>. Τότε ἡ Γαλλία, ἡ Αὐστρία καί ἡ Πρωσσία ἀνταποκρίθηκαν θετικά καί ἔστειλαν ἀντιπροσώπους τους στήν Πετρούπολη. Μόνο ἡ 'Αγγλία καί πάλι ἀρνήθηκε, μέ τήν πρόφαση ὅτι δέν πίστευε στά ἀποτελέσματα τῶν συνεδρίων αὐτῆς τῆς μορφῆς. Στήν πραγματικότητα, ὅμως, ἡ ἄρνησή της ὀφειλόταν στά σχέδιά της νά προβάλλει τόν ρόλο τῆς 'Αγγλίας ὡς μοναδικοῦ ρυθμιστῆ καί προστάτη ἑνός πιθανοῦ ἑλληνικοῦ κράτους.

Οί πρῶτες διαπραγματεύσεις ἀνάμεσα στούς ἐκπροσώπους τῶν τεσσάρων χωρῶν ἔγιναν στήν Πετρούπολη τόν Ἰούνιο τοῦ 1824. Καί οἱ δεύτερες ἀπό τόν Φεβρουάριο ὡς τόν Μάϊο τοῦ 1825 στήν ἴδια πόλη. Ἡ κατηγορηματικά ὅμως ἀρνητική στάση τῶν ἐκπροσώπων τῆς Αὐστρίας ὁδήγησε σέ ἀρνητικά ἀποτελέσματα. Προτάσεις τοῦ τσάρου ἸΑλεξάνδρου ὅπως προσφέρουν τουλάχιστο ἐμπιστευτική μεσολάδηση στούς δύο ἐμπολέμους δέν καρποφόρησαν γιά τούς ἴδιους λόγους.

Τόν Ἰανουάριο τοῦ 1824, ἡ Ρωσσία εἶχε προδεῖ καί σέ ἄλλη πιό συγκεκριμένη ἐνέργεια. Ὑπέδαλε στίς ὑπόλοιπες εὐρωπαϊκές δυνάμεις ἀνεπίσημα σχέδιο δημιουργίας τριῶν αὐτονόμων ἑλληνικῶν ἡγεμονιῶν, κατά τό πρότυπο αὐτῶν





πού ὑπῆρχαν στήν Βλαχία καί τήν Μολδαβία. Ἡ πρώτη θά περιελάμβανε τήν Θεσσαλία, τήν ᾿Ανατολική Στερεά Ἑλλάδα, τήν ᾿Αττική καί τήν Βοιωτία. Ἡ δεύτερη τήν Ἦπειρο καί τήν Δυτική Στερεά Ἑλλάδα. Καί ἡ τρίτη τήν Πελοπόννησο καί τήν Κρήτη. Γιά τά νησιά τῶν Κυκλάδων, μέ ἐντελῶς ἀσαφῆ καί ἀόριστη πρόταση, προβλεπόταν ἡ διατήρηση τῆς τοπικῆς τους αὐτονομίας <sup>17</sup>.

Παρά τίς σοδαρές ἀρνητικές τους πλευρές, το ρωσσικό σχέδιο εἶχε καί θετικές. Ἡ σπουδαιότερη ἦταν ὅτι προέδλεπε αὐτονομία καί σέ περιοχές ὅπου ἡ ἐπανάσταση δέν εἶχε ἐπιδιώσει. Καί ἔπειτα, ὁ τεχνητός αὐτός χωρισμός τῶν ἑλληνικῶν ἐδαφῶν δέν ἦταν δυνατόν νά παραμείνει ἐπί μακρόν. Σύντομα οἱ τρεῖς ἰδεατές ἡγεμονίες θά ἐνώνονταν¹8.

Όταν, ὅμως, ἡ ἀνεπίσημη αὐτή πρόταση τῆς Ρωσσίας δημοσιεύθηκε στήν γαλλική ἐφημερίδα «Constitutionnel», στίς 12 Ἰουνίου 1824, προκάλεσε ἔντονες ἀντιδράσεις στήν ἐμπόλεμη Ἑλλάδα<sup>19</sup>.

Στόν εὐρύτερο χῶρο τοῦ ρωσσικοῦ λαοῦ καί κυρίως στήν στρατιωτική ήγεσία, εἶχε ὡριμάσει ἡ σκέψη γιά ἄμεσο ρωσσοτουρκικό πόλεμο, καθώς ἔφθαναν οἱ πληροφορίες γιά τίς συνεχιζόμε-

νες τουρχικές βαναυσότητες ἐναντίον τοῦ ἑλληνιχοῦ λαοῦ. Καί αὐτός ἀχόμη ὁ τσάρος Νιχόλαος δέν ἀπέχλειε αὐτόν τόν πόλεμο. Ἡ ἀρνητική στάση καί οἱ ἀντιδράσεις τῶν ἄλλων δυνάμεων — καί κυρίως τῆς ᾿Αγγλίας καί Αὐστρίας — εἶγαν πείσει τή ρωσσική κυβέρνηση ὅτι ἔπρεπε νά σταματήσει τίς διαπραγματεύσεις μέ τίς ἄλλες χῶρες καί νά τούς δηλώσει ὅτι θά ἀντιμετώπιζε τήν λύση τοῦ έλληνιχοῦ προβλήματος μέ μονομερεῖς ἀποχλειστικά ἐνέργειες.

Ὁ ξαφνικός ὅμως θάνατος τοῦ τσάρου ᾿Αλεξάνδρου, σέ ἡλικία 49 ἐτῶν, κατά τήν διάρκεια περιοδείας του στήν Κριμαία, τήν 1η Δεκεμβρίου 1825²0, ἐπιτάχυνε τίς ἐνέργειες τῆς Ρωσσίας γιά ἐπίλυση τοῦ ἑλληνικοῦ προβλήματος. Ὁ νέος τσάρος Νικόλαος ὁ Α΄, διέθετε χαρακτῆρα ἐντελῶς διαφορετικό ἀπό τόν ἀδελφό του. Ἦταν δυναμικά ἀποφασιστικός σέ ὅ,τι πίστευε ὅτι ἦταν σωστό καί δίκαιο καί δέ σταματοῦσε μπροστά στίς ἀντιδράσεις τῶν ἄλλων δυνάμεων.

Ἡ ἀπόφαση τοῦ Νικόλαου νά προχωρήσει σέ λύση τοῦ έλληνικοῦ προβλήματος, ἀκόμη καί χωρίς τήν σύμπραξη ἢ τήν συγκατάθεση τῶν ἄλλων Δυνάμεων, ἔγινε ἀμέσως ἀντιληπτή ἀπό τήν ἀγγλική κυβέρνηση, ἡ ὁποία ἀνησύχησε. Τόν Ἰανουάριο τοῦ 1826 ἔστειλε στήν Πετρούπολη,



σάν ἔκτακτο ἀπεσταλμένο της, τόν δοῦκα Wellington, φαινομενικά γιά νά συγχαρεῖ τόν νέο τσάρο Νικόλαο γιά τήν ἀνάρρησή του στόν ρωσσικό θρόνο, στήν πραγματικότητα ὅμως γιά νά ἐξακριδώσει τίς προθέσεις του ἀπέναντι στήν Ἑλλάδα καί τήν Τουρκία<sup>21</sup>.

Ό Wellington ἔπρεπε κατ' ἀρχήν νά πείσει τόν τσάρο νά μήν προδεῖ σέ καμμιά πολεμική ἐνέργεια ἐναντίον τῆς Τουρκίας. Σέ ἀντίθετη δέ περίπτωση, νά προσπαθήσει νά ἐξασφαλίσει τήν συνεργασία τῆς Ρωσσίας μέ τήν ᾿Αγγλία, ὥστε νά μπορεῖ νά ἐλέγχει τίς ρωσσικές κινήσεις πού θά ἦταν ἀντίθετες μέ τά ἀγγλικά συμφέροντα στήν Μεσόγειο. Μετά ἀπό σύντομες διαπραγματεύσεις, στίς 4 ᾿Απριλίου 1826, ὑπογράφηκε στήν Πετρούπολη πρωτόκολλο ἀπό τούς Wellington, Nesselrode καί τόν Ρῶσσο πρέσδη στό Λονδῖνο πρίγκιπα Lieven. Τά σπουδαιότερα σημεῖα τοῦ πρωτοκόλλου ἦταν:

Ό σουλτανος ἔπρεπε νά παράσχει στήν Έλλάδα πλήρη ἐσωτερική αὐτονομία, μέ ἀπόλυτη ἐλευθερία στήν ἄσκηση τῆς θρησκείας, στήν ἐσωτερική διακυδέρνηση τοῦ κράτους καί στήν διεξαγωγή τοῦ ἐμπορίου. Μέ τήν ὑπογραφή τοῦ πρωτοκόλλου, τά δύο μέρη δήλωναν ὅτι ἐπιθυμοῦσαν τήν εἰρήνευση καί τόν τερματισμό τοῦ πολέμου. Τά σύνορα τοῦ νέου κράτους θά τά καθόριζαν μελλοντικές διαπραγματεύσεις.

Τό πρωτόχολλο τῆς ⁴ης ᾿Απριλίου 1826 εἶναι τό πρῶτο διπλωματιχό ἔγγραφο πού ἀναγνώριζε πολιτιχή ὕπαρξη στήν Ἑλλάδα. Σ᾽ αὐτό τό ἐπίσημο ἔγγραφο, τό ὁποῖο οὐσιαστιχά κατέλυε τίς ἀρχές καί τό κείμενο τῆς Ἱερᾶς Συμμαχίας, γιά πρώτη φορά ἀναφερόταν τό ὄνομα τῆς Ἑλλάδος²².

Σύμφωνα μέ τίς ἐπίσημες ἀπόψεις τῆς ρωσσικῆς κυβέρνησης, τά κίνητρα πού ἄθησαν τόν τσάρο στήν ὑπογραφή αὐτοῦ τοῦ πρωτοκόλλου ἦταν καί πολιτικά καί οἰκονομικά, ἐφόσον ἀπό μακροῦ ἡ Ρωσσία ἐθεωρεῖτο ὁ φυσικός προστάτης τῆς Ἑλλάδος. Οἱ Ἑλληνες τοῦ Βυζαντίου τῆς εἶχαν προσφέρει τόν πνευματικό πολιτισμό καί τήν ὀρθόδοξη θρησκεία. Καί ἀπό τίς ἀρχές τοῦ 19ου αἰ., οἱ Ἑλληνες διευκόλυναν τήν διακίνηση τοῦ ρωσσικοῦ ἐμπορίου στήν Μαύρη Θάλασσα.

Οἱ συντελεστές τῆς ὑπογραφῆς αὐτοῦ τοῦ ἐπισήμου ἐγγράφου εἶχαν ἀπό κοινοῦ ἀποφασίσει ὅτι δέν θά κοινοποιοῦσαν οὕτε θά δημοσίευαν αὐτό τό κείμενο, παρά μονάχα μετά τήν ἐπιστροφή τοῦ Lieven στήν ἔδρα του στό Λονδῖνο. Θταν ὅμως ὁ Wellington ἔφθασε στίς 27 ᾿Απριλίτος ἐφθασε στίς 27 ᾿Απριλίτος ἐφθασε στίς 27 ᾿Απριλίτος ἐφθασε στίς 27 ἀν δίμως ὁ Εξείνης ἐφθασε στίς 27 ἀν δίμος ἐφθασε ἐφ

ου 1826 στό Λονδῖνο, ὁ πρέσδης τῆς Αὐστρίας τό γνώριζε ἤδη ἀπό πληροφορίες πού τοῦ ἔστειλαν ἀπό τό Παρίσι!.. Στίς 8 Μαΐου μάλιστα δημοσιεύθηκε καί στούς «Times» τοῦ Λονδίνου<sup>23</sup>. Ποιοί καταπάτησαν τήν ὑπόσχεσή τους; Οἱ Ρῶσσοι ἤ οἱ Ἄγγλοι; Μέχρι σήμερα δέν ἔχει δοθεῖ τεκμηριωμένη ἀπάντηση<sup>24</sup>.

Όποια καί ἄν εἶναι ἡ ἀλήθεια, ἕνα ἦταν τό σοβαρό γεγονός: τό ἑλληνικό ζήτημα ἀπασχόλησε ἐπίσημα τόν τύπο, τήν εὐρωπαϊκή διπλωματία, τόν κόσμο, τήν ἱστορία, γιά πρώτη φορά...

Τό πρωτόχολλο τῆς Πετρουπόλεως ἀποτελοῦσε πραγματικά σημαντική νίκη τῆς ρωσσικῆς διπλωματίας καί τῆς ἔδινε ἕνα προβάδισμα στό ἐνδιαφέρον γιά τήν λύση τοῦ ἑλληνικοῦ προβλήματος, ἔναντι τῶν ἄλλων ἐνδιαφερομένων δυνάμεων. Ὁ Ἄγγλος ὑπουργός τῶν Ἐξωτερικῶν Canning τό ἐπεσήμανε ἀμέσως καί ἐπέπληξε τόν Wellington ὅτι μέ τήν ἐνέργειά του αὐτή ὑπερέ-δη τίς δδηγίες πού τοῦ εἶχαν δοθεῖ<sup>25</sup>.

Μετά τήν γνωστοποίηση τοῦ κειμένου τοῦ Πρωτοκόλλου αὐτοῦ καί τήν ἀποστολή τοῦ τελεσιγράφου τῆς Ρωσσίας πρός τήν Τουρκία, ἡ ἀγγλική κυβέρνηση πίεζε τήν ρωσσική νά ἐπαναλάβει τίς διαπραγματεύσεις της μέ τήν Πύλη, στήν προσπάθειά της νά ἀποτρέψει ἕνα ρωσσοτουρκικό πόλεμο, ἐνῶ ὁ σουλτᾶνος ἀπέρριπτε τά ὅσα περιέχονταν στό κείμενο αὐτό.

Στίς 25 Σεπτεμβρίου 1826 ύπογράφηκε ή Σύμβαση (Convention) τοῦ Ἄχκερμαν μεταξύ Ρωσσίας καί Τουρκίας. Τό κείμενό της συμπλήρωνε τό κείμενο τῆς Συνθήκης τοῦ Βουκουρεστίου τοῦ 1812, γιά τήν ἀναθεώρηση τῆς ὁποίας εἶχε δώσει τόσες διπλωματικές μάχες ὁ Καποδίστριας, ἐφόσον τήν θεωροῦσε ἀνεφάρμοστη γιατί ἄφηνε πάλι τούς λαούς τῆς Χερσονήσου τοῦ Αἴμου ὑπόδουλους στήν Τουρκία<sup>26</sup>.

Τόν 'Οκτώβριο τοῦ 1826, μέ ἐνέργειες τοῦ G. Canning, δέχθηκε καί ἡ Γαλλία νά συμμετάσχει στό Πρωτόκολλο τῆς Πετρουπόλεως, ἐφόσον δέν τήν συνέφερε νά μείνει ἀμέτοχη στίς μελλοντικές πολιτικές ἐξελίξεις στήν 'Ανατολή καί ιδιαίτερα στό μέλλον τῆς Έλλάδος. "Όταν ἔγινε πρόταση καί στήν Αὐστρία, ἀρνήθηκε, ὅπως ἦταν ἐπόμενο, καί ἡ Πρωσσία δήλωσε οὐδετερότητα<sup>27</sup>. 'Ο Metternich, μάλιστα, εἶχε γράψει στόν πρέσδη του στήν Κωνσταντινούπολη, Ottenfels, «νά παραμείνει ἀρνητικός» σέ κάθε προσπάθεια εἰς βάρος τῆς Τουρκίας. Καί πρόσθετε: «Τό προσεχές μέλλον θά μᾶς ἀποδείξει ἄν θά ὑπάρχουν ἀκόμη Ελληνες γιά νά τούς σώσουμε!...»<sup>28</sup>.



Τόν 'Απρίλιο τοῦ 1827, ὁ G. Canning ἀνέλαβε τήν πρωθυπουργία τῆς 'Αγγλίας καί ἀμέσως ἐνεργοποιεῖ τίς προσπάθειες τῆς χώρας του γιά τήν ἐπίλυση τοῦ ἑλληνικοῦ προβλήματος, μέ τήν συνεργασία τῆς Ρωσσίας καί τῆς Γαλλίας.

Στίς 6 Ἰουλίου 1827 ὑπογράφηκε στό Λονδῖνο ἡ Συνθήκη γιά τήν εἰρήνευση τῆς Ἑλλάδος, ἀπό τούς ἐκπροσώπους τῶν τριῶν δυνάμεων. 'Από τόν Ρῶσσο πρέσδη στό Λονδῖνο Lieven, ἀπό τόν Γάλλο πρέσδη στό Λονδῖνο G. Polignac καί τόν "Αγγλο ύπουργό τῶν 'Εξωτερικῶν John Dudley<sup>29</sup>. Στά δασικά της ἄρθρα καί τίς ἀρχές ήταν σχεδόν δμοία μέ τό πρωτόχολλο τῆς Πετρουπόλεως. Στήν τελική ύπογραφή της εἶχε οὐσιαστικά δοηθήσει τό ἐνδιαφέρον τῆς Γαλλίας γιά τήν ἐξέλιξη τῆς καταστάσεως στήν Ἑλλάδα, γιατί δέν ήθελε νά ἀφήσει τήν πρωτοδουλία τῆς ἀποκαταστάσεώς της σέ ἐλεύθερο κράτος μονάχα στήν Ρωσσία καί στήν Άγγλία, χωρίς καί τήν δική της συμμετοχή: Ἡ Γαλλία πρότεινε καί στήν Αὐστρία καί τήν Πρωσσία νά συμμετάσχουν στήν ὑπογραφή, μέ τήν σύμφωνη γνώμη τῆς Ρωσσίας καί Άγγλίας, άλλά αὐτές καί πάλι ἀρνήθηκαν<sup>30</sup>.

Ἡ ὑπογραφή τῆς Συνθήκης τοῦ Λονδίνου ἔγινε δεκτή μέ διαφορετικά αἰσθήματα στίς διάφορες χῶρες. Στήν Πετρούπολη, ὅπως ἦταν φυσικό, μέ αἰσθήματα ἱκανοποιήσεως καί μέ ἀνακούφιση<sup>31</sup>. Στήν Γαλλία ή ἀντιδραστική κυδέρνηση τοῦ πρωθυπουργοῦ Joseph Villèle προσπαθοῦσε νά κρατήσει τήν χώρα του σέ διαλεκτική στάση μεταξύ τοῦ σουλτάνου καί τοῦ πασᾶ τῆς Αἰγύπτου Ἰμπραίμ. ἸΑνησυχοῦσε μήπως τό νέο έλληνικό κράτος δημιουργήσει ανταγωνιστικότητα στά γαλλικά συμφέροντα στήν 'Ανατολική Μεσόγειο, ἐνῶ διατελοῦσε κάτω ἀπό τήν ρωσσική ἐπιρροή. Γιά τήν ἀντίδραση τῆς ᾿Αγγλίας ἀρκεῖ νά ἀναφερθεῖ ἡ ἀνεπίτρεπτα ἀνθελληνική δήλωση τοῦ βασιλέως της Γεωργίου τοῦ Δ΄ στόν πρέσδη τῆς Αὐστρίας Esterhazy: «Ὁ Θεός ξέρει, πώς κάθε ἄλλο παρά φιλέλληνας εἶμαι. Στέλνω όλο τό έλληνικό  $^{"}Εθνος στό διάδολο»^{32}$ . Καί πρόσθεσε ὅτι δέχθηκε τήν ὑπογραφή τῆς Συνθήκης μόνο ἀπό τόν φόδο τῆς μονομεροῦς ἐνέργειας τῆς Ρωσσίας. Καί ἡ ἀγγλική ἐφημερίδα «Morning Post», στίς 14 Ἰουλίου 1827, ἔγραφε ὅτι «ἡ ἀγγλική κυβέρνηση δέν εἶχε κανένα δικαίωμα νά ἐμποδίσει τόν σουλτᾶνο νά ὑποτάξει πλήρως τούς Έλληνες ύπηκόους του τώρα μάλιστα πού οἱ προσπάθειές του δρίσκονταν πολύ κοντά στήν ἐπιτυχία» $^{33}$ .

Μεγαλύτερη σημασία ἀπό τό κείμενο τῆς

Συνθήκης εἶχε τό μυστικό πρωτόκολλο, πού ἦταν προσαρτημένο στήν συνθήκη. Σ' αὐτή ἀναφερόταν κατηγορηματικά ὅτι ἄν ἡ Τουρκία δέν ἀποδεχόταν τήν μεσολάβηση τῶν τριῶν Δυνάμεων μέσα σ' ἕνα μῆνα γιά τήν σύναψη ἀνακωχῆς, τότε οἱ κυβερνήσεις αὐτῶν τῶν χωρῶν θά ἐπενέβαιναν στρατιωτικά γιά τήν κατάπαυση τῶν ἐχθροπραξιῶν. Θά χρησιμοποιοῦσαν ὅλα τά μέσα «διά τήν ἐκτέλεσιν τούτου τοῦ σκοποῦ»³⁴, ἐμποδίζοντας μέ ναυτικές δυνάμεις τόν ἀνεφοδιασμό, σέ ἄνδρες καί πολεμοφόδια, τοῦ τουρκοαιγυπτιακοῦ στρατοῦ³⁵.

Εἶναι γνωστό ὅτι ἡ Πύλη ἀντέδρασε μέ διαιότητα στίς ἀποφάσεις τῶν τριῶν Δυνάμεων καί στήν ἀπάντησή της χρησιμοποίησε γλῶσσα καθόλου διπλωματική. "Όταν οἱ πρέσδεις τῶν τριῶν Δυνάμεων ὁ Ribeaupierre τῆς Ρωσσίας, ὁ Statford Canning τῆς ᾿Αγγλίας καί δ Guilleminot τῆς Γαλλίας, τοῦ ἐπέδωσαν στίς 2 Σεπτεμβρίου 1827 τό κείμενο τῆς Συνθήκης τοῦ  $\Lambda$ ονδίνου δ σουλτᾶνος ἐχτός ἑαυτοῦ δήλωσε ὅτι θά ἔστελνε ἄλλες 80.000 στρατό γιά νά ἀνακαταλάβει δλα τά έλληνικά έδάφη. 'Απείλησε ἀκόμη ὅτι θά κατέστρεφε καί θά ἔκαιε ὅλες τίς ἐπαρχίες καί τίς πόλεις τῆς Εὐρώπης. Ἰδιαίτερα ήταν ὀργισμένος ἐναντίον τῆς Γαλλίας, ἡ ὁποία τόν εἶχε ἐγκαταλείψει, καταπατῶντας τήν μακραίωνη γαλλοτουρκική φιλία καί συμμαχία<sup>36</sup>. Καί ή τελευταία του φράση στόν διερμηνέα τῆς ρωσσικής πρεσβείας Francini ήταν κατηγορηματικά ἀρνητική:

«Ἡ ἀπάντησή μου θετική, ὁριστική, ἀμετάκητη, αἰώνια, εἶναι ὅτι ἡ Ὑψηλή Πύλη δέν δέχεται καμμιά πρόταση πού ἀφορᾶ στούς Ἕλληνες!»<sup>37</sup>.

Ὁ Καποδίστριας, μετά τήν ἀποδοχή τῆς παραιτήσεώς του ἀπό τήν θέση τοῦ Ὑπουργοῦ τῶν Ἐξωτερικῶν τῆς Ρωσσίας ἀπό τόν Τσάρο Νικόλαο $^{38}$ , ἔφθασε στό Λονδῖνο, ὅταν ἡ Συνθήκη εἶχε ὑπογραφεῖ. Σέ ἐπιστολή του πρός τόν Eynard, ἀπό τό Λονδίνο 2 Σεπτεμβρίου 1827, τοῦ ἔγραφε ὅτι ὅταν οἱ πρέσθεις τῶν τριῶν Δυνάμεων ἔδωσαν στήν Πύλη «τήν Λονδίνειον Συνθήκη... ή πρότασις μεσιτείας τό πᾶν ἀνεκίνησεν. καί τό μέν μουσουλμανικόν πληθος κατεπτοημένον καί περίφοδον, δ δέ σουλτᾶνος λυσσῶν καί ἀφρίζων. 'Αλλ' εἰκάζεται ὅτι μή ἔχων συμπνέοντα καί προσερείδοντα τόν τοῦ λαοῦ του θυμόν θέλει τέλος συμβιβασθεῖ μέ τήν ἐπιχειμένην ἀνάγκην. Καί δλέπομεν εἰς δέκα πέντε ἤ εἴκοσι ἡμέ- $\rho\alpha\varsigma$ »<sup>38</sup>.

Ο Έλληνας διπλωμάτης, μόλις μελέτησε τό



κείμενο τῆς Συνθήκης, ἐπεσήμανε ἀμέσως ὅλα τά ἀρνητικά καί δυσμενῆ σημεῖα πού περιελάμ- βανε γιά τήν Ἑλλάδα. Τό σοβαρότερο ἦταν ὅτι ἡ διεθνής αὐτή δικαιοπραξία καθιέρωνε τόν θεσμό τῆς «ἐγγυήσεως» καί τῆς κηδεμονίας τῆς Ἑλλάδος ἀπό τίς τρεῖς μεγάλες Δυνάμεις. Καί δ θεσμός αὐτός ἔμελλε νά προξενήσει τόσα ἀρνητικά καί καταστροφικά ἀποτελέσματα στήν ἱστορία τῶν νεωτέρων χρόνων τῆς Ἑλλάδος ³9.

ή Συνθήκη τοῦ Λονδίνου, σέ περίπτωση ἀρνητικής ἀπαντήσεως τοῦ σουλτάνου, προέδλεπε καί τήν ἀποστολή στήν 'Ανατολική Μεσόγειο κοινής ναυτικής μοίρας τῶν τριῶν Δυνάμεων, μέ σχοπό τήν παρεμπόδιση τῶν ἐχθροπραξιῶν ἀνάμεσα στούς Ελληνες καί στούς Τούρκους, «άποφεύγοντας δμως τήν χρήση δίας». Ἡ ἀνακωχή νά ἐπιδληθεῖ ἀλλά ἡ δία νά ἀποφευχθεῖ», ἀνέφερε τό κείμενο τῆς Συνθήκης. Ἡ ἀσάφεια ὅμως τῶν ὁδηγιῶν πού εἶχαν δοθεῖ στούς τρεῖς ναυάρχους - Codrington, Heyden καί Rigny εἶχε σάν συνέπεια τήν ἀναπόφευκτη σύγκρουση τοῦ συμμαχικοῦ στόλου μέ τόν Τουρκοαιγυπτιακό στόν κόλπο τῆς Πύλου. Ἡ ἱστορική ναυμαγία τοῦ Ναυαρίνου, στίς 20 'Οκτωβρίου τοῦ 1827 κατέστρεψε δλοσχερῶς τόν Τουρκοαιγυπτιακό στόλο. Στήν Πετρούπολη τό συγκλονιστικό αὐτό γεγονός προκάλεσε δαθειά ἱκανοποίηση. Στό Παρίσι ἀμηχανία. Καί στό Λονδῖνο δυσαρέσκεια καί καταδίκη τοῦ Codrington.

Στήν Ἑλλάδα ἀνέλπιστη ἀνακούφιση<sup>40</sup>.

Ἡ ναυμαχία τοῦ Ναυαρίνου ἔσωσε προσωρινά τήν ἐπανάσταση ἀπό τήν στρατιωτική πλευρά. ᾿Από τήν διπλωματική ὅμως δέν κατόρθωσε νά ἐπιδάλει στόν σουλτᾶνο τήν ἀποδοχή τῆς Συνθήκης τοῦ Λονδίνου. Χρειάστηκαν μακρές διαδουλεύσεις τῆς μόνιμης ἐπιτροπῆς τῶν ἐκπροσώπων τῶν τριῶν Δυνάμεων στό Λονδῖνο τῆς «Conference of London» γιά νά ἐπιλύσουν τά δύσκολα καί χρονίζοντα ἑλληνικά προδλήματα.

Οἱ ἀποφάσεις τοῦ Συνεδρίου τοῦ Λονδίνου γνωστοποιήθηκαν στήν Ἑλλάδα μέ τό γνωστό Πρωτόκολλο τῆς 3 Φεβρουαρίου τοῦ 1830<sup>41</sup>, οἱ ὁποῖες «μέ αὐταρχικό καὶ τηλεσιγραφικό τρόπο ἐπιβλήθηκαν στήν Ἑλλάδα» ὅπως ἔγραφε ὁ Καποδίστριας, καὶ θά ἔπλητταν μεγάλο μέρος τοῦ πληθυσμοῦ τῆς Ρούμελης, τό ὁποῖο θά ἔπρεπε νά μεταφερθεῖ νοτιώτερα δημιουργῶντας πρόσθετα σοβαρά οἰκονομικά προβλήματα στό ἄδειο ἐθνικό Ταμεῖο τῆς Ἑλλάδος<sup>42</sup>. Στίς 11 Μαρτίου τοῦ 1830 ἔγραφε στόν Nesselrode:

«Ἐξαιτίας τῶν ἀναγκαστικῶν αὐτῶν μετακινήσεων, οὐδέποτε θά ὑπάρξει εἰρήνη στήν περιοχή. Ἡ ἐπιμονή τῶν δυτικῶν Δυνάμεων νά περιορίσουν τήν ἐδαφική ἐπέκταση τῆς Ἑλλάδος εἶναι ἐνδεικτική τῶν ἐπιδιώξεών τους νά ὑποδιβάσουν τήν χώρα σέ ἀποικία τους ἡ μέ διαφορετικά λόγια σέ λεωφόρο προσιτή ἀποκλειστικά στήν Γαλλία καί τήν ᾿Αγγλία<sup>43</sup>».

«Ἡ Ἑλλάδα μόνη της εἶναι ἀδύνατη. Κάτω ὅμως ἀπό τίς φτεροῦγες τοῦ ᾿Αετοῦ τοῦ Βορρᾶ εἶναι ἰσχυρή», ἔγραφε τότε ἡ ἀγγλική ἐφημερίδα «Courrier», λίγες ήμέρες πρίν ἀπό τήν δολοφονία τοῦ Καποδίστρια<sup>44</sup>. Εἶναι σχεδόν δέδαιο ότι χωρίς τήν ύποστήριξη τῆς Ρωσσίας, πού τήν πρόσφερε ἔπειτα ἀπό τίς ἀδιάχοπες καί συντονισμένες ἐνέργειες τοῦ Καποδίστρια, μέ ἔντονα διπλωματικά διαδήματα, ή Έλλάς θά γινόταν τότε ενα μικρό κρατίδιο μέχρι τόν Ἰσθμό τῆς Κορίνθου, ὅπως ἀπαιτοῦσε "μεγαλόκαρδα" ἡ ᾿Αγγλία!... «Ἡ ᾿Αγγλία οὐδέποτε θέλησε νά ἀποτελέσει ἡ Ἑλλάδα πραγματικά ἀνεξάρτητο κράτος», ἔγραφε καί ὁ Marx<sup>45</sup>, ἀνάμεσα σέ τόσους άλλους συγγραφεῖς καί ἱστορικούς. Τό 1824, τό άγγλικό κοινό δημόσια ύποσχέθηκε στούς άρχηγούς τοῦ ἀγγλικοῦ κόμματος ἡθική καί ύλική ὑποστήριξη, μέ τόν δρο νά περιόριζαν τήν έλληνική ἐπανάσταση μόνο στήν Πελοπόννησο καί τά γύρω νησιά $^{46}$ . Στόχος τῆς ἀγγλικῆς πολιτικῆς ήταν νά ἐφαρμοσθεῖ στό μικροσκοπικό καί ἀνίσχυρο αὐτό κρατίδιο, τό ἴδιο διοικητικό σύστημα πού εἶχαν ἐφαρμόσει στά Ἐπτάνησα τά οποῖα κατεῖχαν ἀπό τό  $1815^{47}$ . «Ένα σύστημα ἀποικιακό, ἀπό τά πιό καταπιεστικά πού ὑπῆρχαν» ἔγραφε ὁ Ribeaupierre<sup>48</sup>.

Οἱ προσπάθειες τῆς Ρωσσίας γιά τήν δημιουργία ένός διώσιμου καί ἐλεύθερου κράτους, ῆταν στενά συνδεδεμένες καί μέ τά δικά της οἰκονομικά καί ἐμπορικά συμφέροντα. Ἄς μή διατηροῦμε ψευδαισθήσεις καί αὐταπάτες. Ἄλλωστε ὁ Καποδίστριας ἐπάνω σ' αὐτήν τήν προσγειωμένη καί ρεαλιστική συλλογιστική καί ἐπιχειρηματολογία στήριζε ὅλες τίς προτάσεις του πρός τούς δύο τσάρους. Πρός τόν ἀλέξανδρο κυρίως, καί πρός τόν Νικόλαο. Ἡ Ρωσσία ὄφειλε νά δοηθήσει τούς ဪληνιες στήν ἀπελευθέρωσή τους καί στήν δημιουργία ἰσχυροῦ ἑλληνικοῦ κράτους, γιατί μόνον ἔτσι θά ἐξασφάλιζε καί τά δικά της οἰκονομικά συμφέροντα.

Ὁ ἀντιπρέσδης τῆς Ρωσσίας στό Ναύπλιο Μ.Α. Βούλγαρης, ἔγραφε στόν Ρῶσσο ὑπουργό τῶν Ἐξωτεριχῶν Nesselrode ὅτι «Ἡ Ἑλλάς πρέπει νά εἶναι ἕνα κράτος μέ σύνορα, πού νά τήν ἀσφαλίζουν ἀπό κάθε πιθανή εἰσδολή, ἕνα κράτος, τό ὁποῖο ἀπό τήν ἴδια του τήν φύση, τόν δυ-



ναμισμό του καί ἀπό τήν ἀνάπτυξη τῆς γεωργίας καί τῆς ἐμπορικῆς ναυτιλίας θά προσφέρει ἰσχυρή καί σωτήρια ὤθηση στό διαμετακομιστικό ἐμπόριο τῆς Μαύρης Θάλασσας, ἐξασφαλίζοντας καί στά ρωσσικά προϊόντα μιά ἀγορά πλεονεκτική καί ἀπερίσπαστη».

Μιά ἀπό τίς πιό κρίσιμες φάσεις τοῦ «'Ανατολικοῦ Προβλήματος», τό ὁποῖο γιά πολλές δεκαετίες διατάραζε τήν ἰσορροπία τῶν δυνάμεων καί τῶν συσχετισμῶν στήν Εὐρώπη, καί προκάλεσε σοβαρές ἀντεκδικήσεις καί ἀντιζηλίες μεταξύ τῶν μεγάλων Δυνάμεων, ἦταν ἡ ἑλληνική ἐπανάσταση. Ὁ μεταξύ τους ἀνταγωνισμός γιά ἐπικράτηση στό νευραλγικό αὐτό χῶρο, ἀπό στρατηγικῆς καί οἰκονομικῆς πλευρᾶς, δημιούργησε — ἀπό τήν νομική καί πρακτική πλευρά — τήν ἐπιβολή τῆς «πολλαπλῆς προστασίας» πού ἔδλαψε τήν Πατρίδα μας ἀπό πολλές πλευρές καί τῆς δημιούργησε πολλά πρόσθετα σοβαρά προδλήματα γιά μακρό χρονικό διάστημα.

Στόν ἀνελέητο αὐτόν ἀνταγωνισμό πάντως, καί ἀνεξάρτητα ἀπό τά δαθύτερα καί πραγματικά αἴτια — τά συμφεροντολογικά — ὁ ρόλος τῆς Ρωσσίας ὑπῆρξε τότε ἀποφασιστικός γιά τήν ἀπελευθέρωση τῆς Ἑλλάδος καί τήν δημιουργία τοῦ νέου Ἑλληνικοῦ κράτους  $^{49}$ .

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 'Αρχεῖον Ἰωάννου Καποδίστρια, Α΄, Κέρχυρα 19, σ. 35.
- 2. G. Isambert, L' indépéndance grecque et l' Europe, Paris, 1900, \u03c4. 65-67.
  - 3. G. Isambert, ἔ.ά., σ. 67-68.
- 4. Βλ. Ἑλένης Κούχχου, Ἰωάννης Καποδίστριας, δ ἄνθρωπος δ διπλωμάτης, ἔχδοση 11η, ἸΑθήνα 1997, σ. 62 χ.ξ., ὅπου καί ἡ ἄλλη διδλιογραφία.
- 5. Isambert, ĕ.à., σ. 68-69. -C. Crawley, The question of Greek independence. A study of British policy in the Near East, 1821-1833, Cambridge, 1930, σ. 19-20.
  - 6. Gravière, Station, 1, 46-47.
  - 7. C. Crawley, ἔ.ἀ., σ. 22.
- 8. Πρώτη ή Γαλλία ἐγκαινίασε ἐπίσημα τόν θεσμό τῶν διομολογήσεων, τῶν Capitulations, μέ τήν Τουρκία. Βλ. Ἑλένης Κούκκου, Αἱ διομολογήσεις καὶ ἡ γαλλική προστασία εἰς τήν ἀνατολήν. 1535-1789, ἀθῆναι 1967, πολλαχοῦ.
- 9. Βλ. μεταξύ άλλων ὅσα ἀναφέρει ἡ Ρωξάνδρα Στούρτζα Edling. Mémoires, Moscou 1888, σ. 145 κ.ξ. Έλένης Κούκκου, Ἰωάννης Καποδίστριας Ρωξάνδρα Στούρτζα... Ιστορική διογραφία, 3η ἔκδοση, Ἰθήνα 1997, σ. 649.
  - 10. Isambert, ξ.ά., σ. 69-71.
- 11. Βλ. Κ. Καιροφύλα, Ὁ μισελληνισμός τοῦ Metternich, ᾿Αθῆναι 1917, πολλαχοῦ. Ἑλένης Κούκκου, Ἰ-ωάννης Καποδίστριας. Ὁ ἄνθρωπος ὁ διπλωμάτης, 79

- κ.έ., 126 κ.έ., 132 κ.έ. `Απ. Βακαλοπούλου, Τστορία τοῦ νέου Ἑλληνισμοῦ, Ε΄, 564 κ.έ. Isambert, ἔ.ἀ., σ. 71-72.
- 12. Metternich, Mémoires, documents et écrits divers, τ. III, 383, 449, 456 κ.ἄ.
- 13. Βλ. Δημήτρη Λουλέ,  $^{\circ}$ Ο ρόλος τῆς  $^{\circ}$ Ρωσσίας στή διαμόρφωση τοῦ έλληνικοῦ κράτους,  $^{\circ}$ Αθήνα 1981, σ. 12 κ.ξ., 14 κ.ξ.
- 14. Όταν τό 1819 ὁ Καποδίστριας ἐπισκέφθηκε γιά πρώτη καί τελευταία φορά τήν πατρίδα του Κέρκυρα μετά τήν ἀναχώρησή του γιά τήν Πετρούπολη τό 1808 - εἶχε τονίσει στούς πολυάριθμους ὁπλαρχηγούς πού τόν ἐπισκέφθηκαν ὅτι ὁ τσάρος δέν ἦταν καθόλου διατεθειμένος νά κηρύξει τόν πόλεμο κατά τῆς Τουρκίας ἤ νά περιπλέξει τίς σχέσεις του μέ τήν φιλότουρκη Αγγλία. Έπρεπε έπομένως νά στηριχθοῦν στίς δικές τους δυνάμεις. Βλ. Αρχεῖον Καποδίστρια, Α΄ σ. 53. Γιά τήν ἐγκύκλιο ἐπιστολή πού συνέταξε τότε καί τήν ἔστειλε στόν Ρῶσσο πρέσδη στήν Κωνσταντινούπολη, Stroganoff, δλ. Έλένης Κούκκου, «Τό ἀνέκδοτο έλληνικό κείμενο τῆς ἐγκυκλίου ἐπιστολῆς τοῦ Ἰωάννου Καποδίστρια, τῆς 6/18 ᾿Απριλίου 1819 ἀπό τήν Κέρκυρα» Άνακοίνωση στήν Άκαδημία 'Αθηνῶν, Πρακτικά 'Ακαδημία 'Αθηνῶν, 2 Α΄, 'Αθήνα 1997.
- 15. 'Αρχεῖο 'Εξωτερικῆς πολιτικῆς τῆς Ρωσσίας στήν Μόσχα. Γραμματεία, 12961 (1828). Υπόμνημα τῆς ρωσσικῆς πρεσδείας στό Λονδῖνο πρός τόν Ρῶσσο ὑπουργό τῶν 'Εξωτερικῶν, Nesselrode, 20 Φεδρουαρίου 1828.
- 16. Harold Temperley, The foreign policy of Canning, 1822-1827, London 1925. Φωτοτυπημένη ἀνατύπωση, Michigan 1962, σ. 333.
- 17. A. Prokesch-Osten, Geschichte des Abfalls der Griechen von turkische Reiche, Wien 1867, τ. 4, σ. 63-73. Τό σχέδιο δημοσιεύθηκε καί στούς «Times» τοῦ Λονδίνου, στίς 15 Ἰουνίου 1824.
- 18. Θπως συνέβη καί μέ τίς Παραδουνάβιες Ήγεμονίες τό 1859 καί μέ τήν ενωση τῆς Βουλγαρίας μέ τήν Άνατολική Ρωμυλία τό 1885.
- 19. Temperley, č.à.,  $\sigma$ . 322. B<br/>λ. καί Δ. Λουλέ, č.à.,  $\sigma$ . 17.
- 20. Λεπτομέρειες γιά τόν θάνατο τοῦ ᾿Αλεξάνδρου δλ. Ἑλένης Κούακου, Ἰωάννης Καποδίστριας Ρωξάνδρα Στούρτζα, σ. 442 κ.έ.
- 21. Βλ. Π. Πετρίδη, Η διπλωματική δράσις τοῦ Ίωάννου Καποδίστρια ὑπέρ τῶν Έλλήνων, 1814-1831, Θεσσαλονίκη 1974, σ. 168 κ.έ. καί σημ. 8 τήν σχετική διδλιογραφία γιά τό ταξίδι τοῦ Wellington καί τίς ἐκεῖ ἐνέργειές του.
- 22. Ed. Driault et M. Lhéritier, Histoire diplomatique..., 1, σ. 318-319. Temperley, The foreign policy, σ. 351 χ.έ. J.S. Dostian, Η Ρωσσία καί τό βαλκανικό ζήτημα (ρωσσικά), Μόσχα 1972, σ. 238 χ.έ., ὅπου καί ἡ παλαιότερη ρωσσική βιβλιογραφία. C.M. Woodhouse, Capodistria. The Founder of Greek Independence, London, New York, Toronto 1973, σ. 317.
- 23. Ἐπίσημο ἀντίγραφο ὑπάρχει καί στό ᾿Αρχεῖο Ἐξωτερικῆς Πολιτικῆς τῆς Ρωσσίας (Μόσχα). Γραμματεία, Φ. 12960.
- 24. C.W. Crawley, δ.π., σ. 62, ὑποθέτει ἀπό τούς Pώσσους.
- 25. Ο.Μ. Sparo, Ή ἀπελευθέρωση τῆς Έλλάδας καί ή Ρωσσία, 'Αθήνα 1971, σ. 162.



- 26. Βλ. Έλένης Κούχχου, *Ἰωάννης Καποδίστριας...* σ. 42 χ.έ., ὅπου χαί ἄλλη διδλιογραφία.
- 27. Άρχεῖον Ἐξωτερικῆς πολιτικῆς Ρωσσίας. Γραμματεία, Φ. 12692, 20 Φεβρουαρίου 1828.
  - 28. Prokesch Osten,  $\delta.\pi.$ ,  $\sigma.$  245.
- 29. Τό κείμενο τῆς Συνθήκης δημοσιεύθηκε ἀμέσως στούς «Times» τοῦ Λονδίνου, στίς 9 Ἰουλίου 1827 καί λίγο ἀργότερα, στίς 28 Ἰουλίου καί στίς 4 Αὐγούστου 1829 στήν «Gazzetta degli stati uniti delle Isole Ionie» ἀριθ. 500 καί 501. Βλ. καί Η. Temperley ὅ.π., σ. 601-606. G. Isambert, ὅ.π., σ. 297-305. Γ. Δαφνῆ, ὅ.π., σ. 545.
- 30. Βλ. Έλένης Κούκκου, δ.π. σ. 234 κ.έ. δπου καί ή ἄλλη διδλιογραφία.
- 31. Ἡ συνθήκη ὑπογράφηκε στό Λονδῖνο, ἐπειδή ἡ ρωσσική κυβέρνηση εἶχε στείλει ὅλα τά σχετικά ἔγγραφα τῆς δικῆς της πληρεξουσιότητας στόν πρέσβη της στό Λονδῖνο Christofer Lieven.
  - 32. Temperley,  $\delta.\pi.$   $\sigma.$  254.
- 33. Βλ. καί «Courrier», 13 Τουλίου 1827. Υπῆρχαν ὅμως καί τά ἀντίθετα δημοσιεύματα. Βλ. «Morning Advertiser», 17 Τουλίου 1827. Οἱ «Times», 9 Τουλίου 1827, ἔγραφαν ὅτι ἡ Συνθήκη μποροῦσε νά εἶχε ὑπογραφεῖ νωρίτερα, ἄν οἱ Σύμμαχοι δέν καθυστεροῦσαν ἐξαιτίας τῶν αὐστριακῶν ραδιουργιῶν, πού ἀποσκοποῦσαν στό νά δώσουν καιρό στήν Τουρκία νά καταπνίξει τήν ἑλληνική Ἐπανάσταση, μέ τήν δοήθεια τῶν Αἰγυπτίων.
- 34. Βλ. ᾿Αλεξ. Σούτσου, Συλλογή τῶν εἰς τό Ἐξωτερικόν Δημόσιον Δίκαιον τῆς Ἑλλάδος ἀναγομένων ἐγγράφων, ᾿Αθῆναι 1858, σ. 20. Ὁ πρέσθης τῆς Ρωσσίας μάλιστα εἶγε δηλώσει εὐθέως στήν Πύλη ὅτι «ἡ εὐρωπαϊκή ἐπέμβαση ὁπωσδήποτε θά πραγματοποιηθεῖ εἴτε ἀπό πέντε Δυνάμεις, εἴτε ἀπό τρεῖς, εἴτε ἀπό δύο, εἴτε ἀκόμη καί ἀπό μία». Ἐννοῶντας τήν Ρωσσία «Courrier», 12 Ἰ-ουνίου 1827.
- 35. Ἡ σπουδαιότερη διαφορά ἀνάμεσα στό Πρωτόκολλο τῆς 4ης ᾿Απριλίου 1826 καί τῆς Συνθήκης τῆς 6 Ἰ-ουλίου 1827, ἦταν ἀκριδῶς αὐτό τό ἄρθρο τοῦ μυστικοῦ πρωτοκόλλου, πού προέδλεπε τήν χρησιμοποίηση ὅλων τῶν μέσων, ἀκόμη καί τῆς δίας, ἄν ἡ Τουρκία ἀρνιόταν

- τήν ἐφαρμογή τῆς ἀνακωχῆς, πού ὅριζε ἡ Συνθήκη. Βλ. καί...
  - 36. Driault et Lhéritier, δ.π. σ. 371-377.
  - 37. Driault et Lhéritier, δ.π. σ. 375 κ.έ.
  - 38. Καποδίστρια, Ἐπιστολαί, Α΄, σ. 161-162.
- 39. Βλ. 'Απ. Δασκαλάκη, 'Η ἐπανάστασις καί ἡ Εὐροώπη. Περιοδικό «Ίστορία», 34 (1971). 'Αφιέρωμα στό '21, ὅπου γράφει ὅτι ἐνῶ οἱ Ἔλληνες κήρυξαν τήν ἐπανάσταση ἀκριδῶς γιά τήν ἀποτίναξη τοῦ τουρκικοῦ ζυγοῦ, οἱ λεγόμενες προστάτριες Δυνάμεις, μέ τήν Συνθήκη τοῦ Λονδίνου ἤθελαν τήν Ἑλλάδα ὑποτελῆ σ' αὐτές. Γιά τήν ἀπήχηση, πού εἶχε ἡ ὑπογραφή τῆς Συνθήκης στήν Ἑλλάδα ὅλ. C. Crawley, ὅ.π. σ. 79, τήν ἀνέκδοτη ἐπιστολή τοῦ Βιάρου Καποδίστρια πρός τόν ἀδελφό του Ἰωάννη Καποδίστρια, τῆς 28 Ἰουλίου 1827.
- 40. Βλ. λεπτομερῶς στήν εἰδική μελέτη τοῦ C.M. Woodhouse, Ἡ ναυμαχία τοῦ Ναυαρίνου, μετάφραση ἀπό τά ἀγγλικά Σωκρ. Χατζηπολυχρόνη, ᾿Αθήνα 1977, ὅπου καί ὅλη ἡ ἄλλη διδλιογραφία.
  - 41. Bλ. Parliamentary Papers, τ. 2.
- 42. Καποδίστρια, Έπιστολαί, τ. 3, 25 Μαρτίου 1830.
- 43. Κεντρικό Κρατικό ἀρχεῖο Μόσχας. Τμῆμα Παλαιῶν Ἐγγράφων Φ. 3/57, 11 Μαρτίου 1830.
  - 44. «Courrier», 3 Σεπτεμβρίου 1831.
  - 45. Μάρξ-"Εγκελς, "Απαντα, τ. 10, σ. 40.
- 46. ἀΑρχεῖο Ἰνστιτούτου ρωσσικῆς Λογοτεχνίας. Πετρούπολη. ἀΑρχεῖο ἀΑλεξ. Στούρτζα, Φ. 288/2, ἔγγραφο
  - 47. Mémoires,  $\tau$ . 1,  $\sigma$ . 87.
- 48. «Οἱ Ἄγγλοι πού κατέχουν τά Ἐπτάνησα καί ὁ άρμοστής Maitland μεταχειρίζεται τούς συμπατριώτες μου ὡς Ἰνδούς...» θά γράψει ὁ Καποδίστριας στό σχετικό ὑπόμνημά του, ὅταν ἐπισκέφθηκε τήν Κέρκυρα τό 1819. Βλ. Ἄρχεῖον Καποδίστρια, Α΄, σ. 57-58.
- 49. Συνοπτική, άλλά με γνώση τοῦ θέματος, εἶναι ἡ σύντομη μελέτη, τοῦ πρόωρα χαμένου, Δημήτρη Λουλέ, πού ἤδη ἀναφέρθηκε: «Ὁ ρόλος τῆς Ρωσσίας στήν διαμόρφωση τοῦ ελληνικοῦ κράτους».





# Ή παρουσία καί ή προσφορά τῶν Ἑλλήνων στίς δύσκολες πολεμικές περιπέτειες τῆς Ρωσσίας

18ος καί 19ος αἰώνας

Βασίλειος 'Ασημομύτης

🤻 πί χίλια καί πλέον χρόνια ὑπάρχουν ἀδιάλειπτοι δεσμοί μεταξύ Ρωσσίας καί Έλ-🛮 λάδος. Ἡ σχέση τοῦ Ἑλληνισμοῦ μέ τούς Ρώσσους ύπῆρξε ἀμφίδρομη, ὅπως κάθε δυναμική σχέση. Ὁ Ρῶσσος συγγραφέας Α. Ρόγκοφ σημειώνει πώς ή μεσαιωνική Ρωσσία διατήρησε μέ τούς Ελληνες τόσο πολλές πολιτιστικές έπαφές, ὅσο δέν εἶχε μέ τούς λαούς καμμιᾶς ἄλλης χώρας, κι αὐτό δέν εἶναι ὑπερδολή¹. Οἱ πολιτιστικές αὐτές σχέσεις δέν εἶναι δυνατόν νά έρμηνευθοῦν καί νά κατανοηθοῦν, ἄν δέν λάβει κανείς υπόψη του τό γεγονός ὅτι οἱ Ρῶσσοι ἀσπάστηκαν τόν Χριστιανισμό, θέτοντας ἔτσι τίς βάσεις τῆς δημιουργίας τῆς Αγίας Ρωσσίας μέ συνεκτικό κρίκο τήν ὀρθόδοξη πίστη καί τόν δυζαντινό παράγοντα.

Ο ἐκχριστιανισμός τῶν Ρώσσων συνέβαλε καταλυτικά στήν ἱστορική πορεία τῶν δύο λαῶν, Ἑλλήνων καί Ρώσσων. Ώς πρώτη προσφορά τοῦ Ἑλληνισμοῦ πρός τοὺς Ρώσσους θεωρήθηκε ἡ διά τῶν Κυρίλλου καί Μεθοδίου δημιουργία τοῦ σλαβικοῦ ἀλφαβήτου, μέ στοιχεῖα πού πῆραν ἀπό τό Ἑλληνικό, καί ὡς συνέπεια αὐτοῦ ἡ μετάφραση στά Ρωσσικά τῆς Ἁγίας Γραφῆς, τῶν λειτουργικῶν κειμένων καί τῶν ἐκκλησιαστικῶν ὕμνων. Θά ἀκολουθήσουν ἐκατέρωθεν κι ἄλλες πολιτισμικές προσφορές τῆς ὀρθόδοξης πίστης καί οἱ δεσμοί παρέμειναν ἰσχυροί καθ' ὅλη τήν διάρκεια τῆς Βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας².

Οἱ Ρῶσσοι δέν μένουν ἀσυγκίνητοι καί ἀγνώμονες μπροστά σέ ὅσα δέχτηκαν. Νιώθουν ὑποχρέωση, ἀπό τήν πρώτη ἀρχή, νά συμπαρασταθοῦν στούς Βυζαντινούς Ἔλληνες σέ δύσκολες στιγμές, κυρίως πολεμικές. Ἔτσι σέ ἀνύποπτο χρόνο ὁ Βλαδίμηρος, Πρίγκιπας τοῦ Κιέβου, θά σπεύσει νά στείλει τήν περίφημη druzina τῶν 6.000 Βαράγγων, γιά νά δοηθήσει τόν Βασίλειον Β΄ τόν Βουλγαροκτόνο στούς πολέμους ἐναντίον τῶν «Δυνατῶν», Βάρδα Φωκᾶ καί Βάρδα Σκληροῦ. Ἡ ἐπέμβαση αὐτή τοῦ Ρωσσικοῦ στρατοῦ ἐμπόδισε τήν πτώση τοῦ Αὐτοκράτορος. Τό στρατιωτικό αὐτό τμῆμα θά παραμείνει μόνιμα στήν ὑπηρεσία τοῦ Βασιλείου καί θά ἀποτελέσει ἕνα σημαντικό μέρος τῶν ἐπιλέκτων στρατευμάτων του³.

Καί ἦλθαν γιά τούς ελληνες χρόνοι δίσεχτοι καί ἡ «Ρωμανία ἐπάρθεν». Τότε, κατά τήν Τουρχοχρατία, οἱ σχέσεις Ρωσσίας καί Ἑλλήνων συγκροτοῦνται ἀπό πραγματική συναλληλία καί έκατέρωθεν προσφορά καί άνταπόδοση. Ἡ ἄλωση τῆς Πόλης (1453) καί τῆς Τραπεζούντας (1461) ἔδωσαν ἀφορμή στούς Ρώσσους νά προσφέρουν στούς κατατρεγμένους ἀπό τούς Τούρκους Έλληνες ἄσυλο, πολιτική προστασία, οἰκονομική ἐνίσχυση καί μοναδικές εὐκαιρίες γιά νά διατηρήσουν τήν Χριστιανική τους πίστη καί τήν έθνική τους συνείδηση. Άπό τήν ἄλλη πλευρά, δ Έλληνισμός ἐμφανίζεται νά προσφέρει ἀπό τά ἀποθέματα τοῦ πνευματικοῦ του πλούτου καί, ἀπό τήν ἄποψη αὐτή, οἱ Ἑλληνορωσσικές πνευματικές σχέσεις μπορούν νά θεωρηθούν δυναμικότερες ἀπό ἐκεῖνες τίς σχέσεις τοῦ Ἑλληνισμοῦ μέ τήν Δύση<sup>4</sup>. Στήν συμβολή καί ἀνάπτυξη τῶν σχέσεων ἀνάμεσα στούς Ρώσσους καί τούς Ελληνες εξέχουσα θέση καταλαμβάνει δ Ελληνας Μάξιμος δ Γραικός, ἄνθρωπος πολυτίμητος στήν Ρωσσική Ἐκκλησιαστική Ἱστορία, λόγω τῶν μόχθων του πρός δελτίωση τῶν ρωσσοσλαδονιχῶν ἐχχλησιαστιχῶν διδλίων<sup>5</sup>.

Μέ αὐτές τίς προϋποθέσεις γίνεται ἀντιληπτή καί έρμηνεύεται ἡ διάθεση τῶν Ἑλλήνων, τόσον ἐκείνων πού εὐρίσκονται στήν Ρωσσία, ὅ-

<sup>—</sup> Ὁ **Βασίλειος ᾿Ασημομύτης** εἶναι καθηγητής τῆς Δευτεροβάθμιας Ἐκπαίδευσης. Ἔχει σπουδάσει Ἱστορία, Φιλολογία, Βυζαντινή ᾿Αρχαιολογία καί Θεολογία στό Πανεπιστήμιο ᾿Αθηνῶν, τοῦ δποίου καί ἔχει ἀναγορευθεῖ διδάκτωρ Θεολογίας.



σον καί ἐκείνων τοῦ Ἑλλαδικοῦ χώρου, νά θέλουν νά συμπαρασταθοῦν μέ κάθε τρόπο, ὅταν ἡ Ρωσσία ζητεῖ δοήθεια ἤ δρίσκεται σέ κάποια δύσκολη πολεμική κατάσταση.

Στά τέλη τοῦ 17ου καί στίς ἀρχές τοῦ 18ου αλώνα δημιουργεῖται ἀναβρασμός τῶν Χριστιανῶν στά Βαλκάνια καί ιδίως τῶν Ἑλλήνων στίς έλληνικές περιοχές, Δυτική Στερεά Ἑλλάδα, "Ηπειρο, 'Αλδανία καί έξαπλώνεται στήν Δυτική Μακεδονία. Ὁ ἀναβρασμός αὐτός ἐξαιτίας τῶν ύπερδασιῶν, τόσο τῶν τουρκικῶν διοικητικῶν, ὅσο καί τῶν φορολογικῶν ὀργάνων, δρίσκει διέξοδο σέ κινήσεις ἀπελπισίας, ὅπως ὁ ξεσηκωμός τοῦ ἀρματολοῦ τῆς Νάουσας Ζήση Καραδήμου καί τῶν δύο γιῶν του, Βασίλη καί Δημήτρη, «ἐνάντια στήν στρατολόγηση νέων γενιτσάρων». Τό σύνθημα τῆς ἐξέγερσης ἦταν: «Ἐμεῖς δέν παραδίνουμε τούς γιούς μας στούς μουσουλμάνους» καί τό τόλμημά τους αὐτό πληρώθηκε μέ τήν ζωή τους.

Ή ἀναστάτωση αὐτή εἶναι γενικώτερη καί κατά τήν ἄποψη τοῦ ἱστορικοῦ ᾿Απ. Βακαλόπουλου, ἔχει σχέση μέ τήν ἐμφάνιση τοῦ Μεγάλου Πέτρου στό προσκήνιο τῆς ἱστορίας<sup>6</sup>. Οἱ Ἕλληνες, ἀπογοητευμένοι ἀπό τούς ἡγεμόνες τῆς Δύσης, φυσικό ἦταν νά στραφοῦν πρός τούς Ρώσσους, πού διέθεταν μεγάλες δυνάμεις, ἐπίφοδες γιά τόν Σουλτᾶνο, ἦταν ὀρθόδοξοι καί εἶχαν ἕνα δυναμικό τσάρο νά τούς κατευθύνει.

Σ' αὐτήν τήν περίοδο θά δημιουργηθεῖ τό μεσσιανικό δραμα τῆς Ρωσσίας, διάδοση προφητειῶν, χρησμῶν καί δράσεων. Μέσα σ' αὐτή τήν θολή ἀτμόσφαιρα ὑποθάλπεται ὁ ἀλόγιστος μυστικισμός καί ή αἴγλη, μέ τήν ὁποία οἱ ραγιᾶδες περιβάλλουν τήν ἐπιβλητική προσωπικότητα τοῦ Μ. Πέτρου (1689-1725). Γιά δλους αὐτούς τούς λόγους ή Ρωσσία έξυψώθηκε στήν υπόληψη τῶν Έλλήνων, οί όποῖοι, στρέφοντας ἀπελπισμένοι τά δλέμματά τους πρός αὐτήν, ἱκέτευαν τήν συνδρομή του. Ὁ μονάρχης ἐκεῖνος, πού ἄνοιξε διάπλατα τίς πύλες τοῦ κράτους του στόν δυτικό πολιτισμό, στρέφει τά μάτια του πρός Νότο, στόν Εὔξεινο Πόντο, τόν Βόσπορο καί τήν Κωνσταντινούπολη, τό Αίγαῖο, κινούμενος ἀπό τίς ίστορικές ἀναμνήσεις τοῦ παρελθόντος, ἀλλά καί ἀπό τίς οἰκονομικές ἀνάγκες του.

Ό Πέτρος αἰσθάνεται τήν ἀνάγχη νά προσεταιριστεῖ, ἄν ὄχι τούς ελληνες, τουλάχιστον τούς ὀρθοδόξους ὁρίζει, λοιπόν, τόν Ρῶσσο πρεσδευτή στήν Κωνσταντινούπολη Τολστόι νά ἔλθει σ' ἐπαφή μέ Ελληνες, Σλαύους καί Ἰταλούς ναυτικούς, νά τούς στρατολογήσει γιά νά τούς

χρησιμοποιήσει ὡς ναυτικά στελέχη. Εἶναι γνωστή ἡ περίπτωση τοῦ Ἑλληνα Μπότση, σπουδαίου ναυτικοῦ, ὁ ὁποῖος ἀνέλαδε, μαζί μέ ἄλλους, τήν ὀργάνωση τοῦ στόλου τῆς Βαλτικῆς. Ἐν τῷ μεταξύ, Ρῶσσοι πράκτορες τριγυρίζουν στίς ἐλληνικές ἐπαρχίες τῆς Ὀθωμανικῆς κυριαρχίας καί στά Ἰόνια νησιά, μοιράζοντας σέ μοναστήρια καί σ' ἐκκλησίες πλούσια δῶρα τοῦ τσάρου, πού φέρουν τήν εἰκόνα του μέ τήν ἐπιγραφή «Petrus Primus Russograecorum Monarcha». Τότε δέχεται καί ἡ Μονή τῶν Ἰδήρων τό τεράστιο σέ μέγεθος, περίφημο πολύτιμο Εὐαγγέλιο, δῶρο τοῦ Μ. Πέτρου, πού σώζεται μέγρι σήμερα.

Παράλληλα μορφωμένοι Ελληνες γίνονται πρόθυμα δεκτοί στήν Ρωσσία καί παίρνουν μεγάλα άξιώματα. ή φήμη τοῦ μεγάλου τσάρου φέρνει τόν λόγιο μοναχό 'Αναστάσιο στήν Ρωσσία καί ἐγκαθίσταται στήν Μόσχα, ἀπ' ὅπου διακηρύσσει ὅτι ἡ λύτρωση τοῦ Γένους θά προέλθει ἀπό τόν «Φιλέλληνα δασιλέα». Τό 1709 ή μεγάλη ὥρα τοῦ Πέτρου φθάνει: ἡ μάχη τῆς Πολτάδας, δπότε κατατροπώνει τόν Κάρολο ΙΒ΄ τῆς Σουηδίας, πού εἶχε συμμαχήσει μέ τόν Σουλτᾶνο. Τό Γενάρη (6) τοῦ 1711 ὁ Μέγας Πέτρος σέ ύπόμνημά του διαγράφει τήν πολιτική του ἀπέναντι στούς δαλκανικούς λαούς, ὅτι «ἡ Ρωσσία δέν εἶναι καθόλου διατεθειμένη νά μείνει ἀναίσθητη στίς κραυγές τῆς ὀδύνης καί τῆς ἀπελπισίας τῶν Ἑλλήνων, Ρουμάνων, Βουλγάρων καί Σέρδων, πού στενάζουν κάτω ἀπό τόν ζυγό τῶν Tούρκων»<sup>7</sup>.

Οί σχλαδωμένοι Έλληνες ἀνυπόμονα πιά περιμένουν τήν ἐπέμβαση τοῦ ἰσχυροῦ προστάτη τους. Τόσο μάλιστα ἀνάδουν τότε τά αΐματα στήν Έλλάδα, ὥστε οἱ ἀρματολοί τῆς ᾿Ακαρνανίας μέ ἀρχηγό τόν Τσεκούρα σφάζουν μέσα σέ μιά νύχτα τούς Τούρκους τῆς περιοχῆς. Ὁ Τσάρος Πέτρος στίς 23 Μαρτίου 1711 ἐκδίδει τήν γνωστή προχήρυξή του «πρός πάντας τούς πιστούς καί πάντας τούς μητροπολιτᾶδες, όπού μᾶς ἀγαποῦν, καί τούς βοϊβοδᾶδες καί τούς σερδάριδες καί τούς προεστούς τῶν κλεφτῶν καί τούς καπετάνους, καί τά ἄξια παλληκάρια καί πάντας τούς χριστιανούς όπού εἶναι εἰς τήν πίστιν μας καί πάντας τούς παπᾶδες. Έγώ σᾶς κράζω εἰς τό ἀσκέρι μου καί εἰς τό μεγάλο τάμπουρό μου, καί σεῖς νά φέρετε καί πιστούς σας φίλους. Μέ τήν δύναμιν τοῦ σπαθιοῦ μου νά εὕρετε ήσυχίαν καί νά γλυτώσετε ἀπό τούς Τούρκους. Καί ὅ,τι τιμήν σᾶς ἔκαμαν οἱ μεγάλοι ἀφεντᾶδες καί οἱ μεγάλοι ἀγᾶδες, καί ἐγώ παρόμοια θέλω σας τήν κάμνει. Διά τήν λύτρωσίν σας

ἐμπαίνω εἰς τά δάσανα καί θέλω νά μέ δοηθήσετε καί μετά ταῦτα θέλει σᾶς δώσει ὁ Θεός τό πάσα καλό καί θέλετε ευρει έκ μέρους μου τιμήν καί εὐσπλαχνίαν». Οἱ σύγχρονες μαρτυρίες δείχνουν ὅτι οἱ ελληνες παρακολουθοῦν μέ συγκίνηση τίς ἐπιχειρήσεις του καί ἡ συμπάθειά τους πρός τούς Ρώσσους εἶναι ἔκδηλη, ὅμως δέν ξεσηκώνονται. 'Ασκοῦν μόνο παθητική ἀντίσταση. Οἱ κάτοικοι τῆς Νάουσας μέ ἐπικεφαλῆς τούς προύχοντες δέν προθυμοποιήθηκαν νά παραδώσουν σιτηρά στούς Τούρχους, πού προορίζονταν γιά τόν ἐφοδιασμόν τῶν στρατευμάτων πού ἐκστράτευαν ἐναντίον τῶν Ρώσσων. Ἔτσι ἔγιναν «παραίτιοι νά ναυαγήση ή προμήθεια καί νά προκληθη ἀναστάτωσις» ὅπως γράφει ή σχετική σουλτανική διαταγή8. Σύμφωνα μέ τήν ἔκθεση τοῦ Βενετοῦ προξένου στό Δυρράχιο στίς 28 'Ιανουαρίου 1711 μᾶς πληροφορεῖ πώς δ μπεηλέρμπεης τῆς Ρούμελης κάνει περιοδεῖες ἀπό Μοναστήρι μέχρι Σόφια καί λαμδάνει προληπτικά μέτρα κατά τῶν Ἑλλήνων, συλλήψεις προκρίτων, δίαιες στρατολογίες. Ύστερα ὁ ἴδιος ὁ πρόξενος πληροφορεί τήν κυβέρνησή του (30 'Απριλίου 1711) ὅτι σέ διάφορα μέρη τῆς Ρούμελης καί τῆς Μακεδονίας παρουσιάζονται σώματα (ληστῶν) ἀπό 400-500 ἄνδρες, χριστιανούς καί

μουσουλμάνους, πού ληστεύουν καί σκοτώνουν κυρίως Τούρκους<sup>9</sup>. Ἡ ἐμφάνιση αὐτῶν τῶν κλέφτικων ὁμάδων μέ τό μεγάλο ἀριθμό ἀνδρῶν εἶναι ἀδύνατο νά ἐρμηνευθεῖ ἄν δέν τό δοῦμε ὡς συνέπεια τῆς ἐπιδείνωσης τῶν ρωσσοτουρκικῶν σχέσεων καί τῆς ἔκρηξης τοῦ πολέμου. Ὁ Ρωσσοτουρκικός πόλεμος λήγει μέ τήν ἀπροσδόκητη ἦττα τοῦ Μ. Πέτρου στό Stanilesti, κοντά στόν Προῦθο, στίς 19-21 Ἰουλίου 1711. ᾿Απελπισμενος ὁ τσάρος καί ταπεινωμένος συνθηκολογεῖ. Ἦτοι ἐγκαταλείπει τό ὅραμα τοῦ Εὐξείνου καί στρέφεται πρός τήν Βαλτική.

Θ,τι δέν εἶχε κατορθώσει νά ἐπιτύχει ὁ Μ. Πέτρος ἐπιχείρησε νά τό πραγματοποιήσει ἡ Αἰκατερίνη Β΄ (1762-1796). Γνωρίζει τί προσδοκοῦν ἀπό αὐτήν οἱ σκλαδωμένοι Χριστιανοί τῆς Βαλκανικῆς καί πρό πάντων ὁ ἀνυπόμονος ἐλληνικός λαός, θεωρῶντας τήν Ρωσσία ὡς «κοινή τῶν ὀρθοδόξων μητέρα καί μόνη ἐλπίδα καί καταφυγή τοῦ δυστυχοῦς γένους τῶν Ἑλλήνων εἰς τούτους τούς καιρούς». Ξέρει ἀκόμη τί πρόσφεραν οἱ ελληνες πού ἐγκαταστάθηκαν στήν Νότια Ρωσσία καί τί εἶναι δυνατόν νά προσφέρουν στό μέλλον. Φλέγεται ἀπό τόν πόθο νά παραλάδει τήν Βυζαντινή κληρονομιά καί αὐτό γίνεται σκοπός. Γι' αὐτό πιέζει τήν Τουρκία συνεχῶς ἀσ





πό τήν ώρα πού ἀνέδηκε στόν θρόνο. Kι ὁ Σουλτάνος νιώθει νά δρίσκεται πάντοτε σέ παραμονές πολέμου μέ τήν Pωσσία.

Πληροφορεῖται καθημερινά γιά τό πνεῦμα, πού ἐπικρατεῖ στήν Ἑλλάδα. Μαθαίνει ὅτι βρίσκονται σέ κατάσταση ἀναβρασμοῦ ἡ ᾿Ακαρνανία κι ὁ Βάλτος, ἡ Θεσσαλία καί ἡ Μακεδονία, ἡ Πελοπόννησος καί πρό πάντων ἡ Μάνη. Σ' αὐτήν ἀκριδῶς τήν χώρα ἡ Τσαρῖνα ζητεῖ νά βρεῖ τούς καλύτερους συμμάχους της, τούς πάντοτε πρόθυμους νά ἐπαναστατήσουν Μανιᾶτες.

Τήν ἐκστρατεία στήν Μεσόγειο καί ιδιαίτερα στό Μοριᾶ εἰσηγήθηκε θερμά καί διαρκῶς παρεκίνησε ὁ ἐκ Σιατίστης λοχαγός τοῦ Πυροβολικοῦ Γεώργιος Παπάζωλης 10. Τήν ἐπιχείρηση ἀναλαμβάνουν οἱ ἀδελφοί 'Ορλώφ. Στά 1765 στήν Πετρούπολη στό Συμβούλιο τοῦ Στέμματος ὁ Κόμης Γρηγόρης 'Ορλώφ ἀναπτύσσει τό σχέδιό του γιά τήν ἐκστρατεία τοῦ 'Αρχιπελάγους καί ἐκφράζει τήν πεποίθησή του ὅτι αὐτή θ' ἀποσπάσει τήν προσοχή καί τίς δυνάμεις τῶν 'Οθωμανῶν ἀπό τόν Βορρᾶ, καί συνεπῶς οἱ πολεμικές ἐπιχειρήσεις τῶν ρωσσικῶν στρατιῶν στά Βαλκάνια θά διευκολυνθοῦν γι' αὐτό, πάση θυσία, ἔπρεπε νά ξεσηκωθοῦν οἱ 'Έλληνες.

Οἱ τελευταῖοι μαθαίνουν ἀπό δικούς τους κι ἀπό Ρώσσους τήν ἐκστρατεία καί ἐτοιμάζονται. Μερικοί ἀπό τά νησιά τοῦ Αἰγαίου σπεύδουν μέ κάθε τρόπο νά καταταγοῦν ὡς ναῦτες σέ ρωσσικά καράδια. Τέτοια εἶναι ἡ περίπτωση τοῦ καραδοκύρη ἀπ' τήν Μύκονο ᾿Αντώνη Ψαροῦ, πού πῆγε στήν Πετρούπολη καί ζήτησε ἀπό τό Ναυαρχεῖο νά ὑπηρετήσουν στό ρωσσικό ναυτικό<sup>11</sup>. Σύμφωνα μέ ρωσσικές πηγές, τότε σέ κάθε ρωσσικό πλοῖο τοποθετήθηκαν κάμποσοι Ἕλληνες ναυτικοί, ὡς πλοηγοί, ἀκόμη, καί καπετάνιοι.

Μιά ἄλλη σημαντική περίπτωση ήταν ἐκείνη τοῦ Ἰωάννη Βαρβάκη. Στά τέλη τοῦ 1769 ὁ Ψαριανός καπετάνιος, πού οἱ Τοῦρκοι θεωροῦσαν τόν πιό τρομερό κουρσάρο στό Αἰγαῖο καί τόν εἶγαν ἐπικηρύξει μέ 1000 πιάστρα, πληροφορήθηκε ἀπό τόν πατέρα του ᾿Ανδρέα ὅτι οἱ Ρῶσσοι πέρασαν τό Γιβραλτάρ καί βρίσκονταν στήν νότια Πελοπόννησο· ἔσπευσε λοιπόν μέ τό εἰκοσοκάνονο καράβι του, μιά γρήγορη «σεμπέκα» καί τέθηκε ὑπό τάς διαταγάς τοῦ ναυάρχου Σπιρίντωφ. Συμμετεῖχε μάλιστα στήν ἀπό θαλάσσης πολιορκίαν τοῦ Ναβαρίνου, πού ἔπεσε στίς 10 ᾿Απριλίου 1770.

Ἡ προσφορά τοῦ Βαρβάκη ὑπῆρξε ἰδιαίτερα σημαντική στήν ναυμαχία τοῦ Τσεσμέ. Ὅταν ὁ Τουρκικός στόλος μπῆκε γιά νά κρυφτεῖ στόν

Κόρφο, μετέτρεψε, κατά πρόταση τοῦ Σπιρίντωφ, τό καράδι του σε πυρπολικό καί όδηγῶντας το μπῆχε στό λιμάνι ἀπό τά ρηχά του καί πλησίασε μιά τουρκική φρεγάτα καί, ἀφοῦ ἔδιωξε τό πλήρωμα, πού ἦταν Ρῶσσοι οἱ πιό πολλοί, τήν τίναξε στόν ἀέρα. Τινάχτηκε κι αὐτός στήν θάλασσα, ὅπου ἔτρεξαν οἱ Ρῶσσοι ναῦτες καί τόν ἔσωσαν, καθώς εἶχε τραυματιστεῖ θανάσιμα. Τήν πράξη του αὐτή ἐπιδεδαιώνουν: ὁ ναύαρχος Σπιρίντωφ στό ήμερολόγιό του καί τό ἔγγραφο πού ἔστειλε στήν Αἰκατερίνη δ ᾿Αλέξιος ᾿Ορλώφ, δάσει τοῦ ὁποίου ὁ Ελληνας καπετάνιος μέ ύψηλότατη προσταγή τήν 21η Όκτωβρίου 1772 προήχθη σέ δπολοχαγό<sup>12</sup>. Στόν Τσεσμέ ἀναφέρεται πώς ἔλαδε μέρος ἕνας νεαρός μόλις 17 ἐτῶν, κάποιος Λάμπρος Κατσώνης, πού κατατάχθηκε ἐθελοντής στόν Ρωσσικό στόλο. Στήν πολιορκία τῆς Κορώνης εἶχε διακριθεῖ γιά τό θάρρος καί τήν νοημοσύνη του $^{13}$ .

Καί οἱ Ψαριανοί, πού διακρίθηκαν ὡς καταδρομεῖς, ἀρχικά δίστασαν στήν πρόταση-προτροπή τοῦ Σπιρίδωφ νά ἐπαναστατήσουν. Ὑστερα, ὅμως ἀπό τήν πυρπόληση τοῦ Ὀθωμανικοῦ στόλου δέχτηκαν νά συμμετέχουν. Οἱ Ψαριανοί δέν εἶχαν παρά μόνον 36 σακολέβες, ἀπό τίς ὁποῖες 25 μετέτρεψαν σέ καταδρομικά. Ὁπωσδήποτε τότε οἱ Ψαριανοί θαλασσοκράτησαν ἀπό Μακεδονία καί Θράκη μέχρι τήν Ἰωνία καί τήν Συρία<sup>14</sup>.

Ή συνθήκη τοῦ Κιουτσούκ Καϊναρτζῆ εἶχε ἀφήσει τά σπέρματα τῶν μεταγενεστέρων προστριδῶν καί ρήξεων μεταξύ Ρωσσίας καί Τουρκίας. Γιά πρώτη φορά ὁ ρωσσικός κίνδυνος εἶναι τόσο αἰσθητός στήν Ὀθωμανική αὐτοκρατορία. Ὁ Γρηγόρης Πατιόμκιν, ἀφοσιωμένος στήν Αἰκατερίνη διοικητής τῆς Νότιας ἤ Νέας Ρωσσίας, θέτει σ' ἐφαρμογή τό «Ἑλληνικό ἤ μεγάλο σχέδιο», δηλαδή τήν προέκταση τῆς Ρωσσίας πρός Νότο μέ στόχο τήν Κωνσταντινούπολη καί τήν ἀπελευθέρωση τῶν Ἑλλήνων.

Τό 1779 ἀποφασίζεται ἡ προσάρτηση τῆς Κριμαίας καί ἄλλων τόπων. Μετά τό γεγονός αὐτό ἀκολουθεῖ νέα φάση ἐποικισμοῦ τῶν πόλεων τῆς Ν. Ρωσσίας. Ὁ Πατιόμκιν καταλαβαίνει πώς γιά νά προφυλαχθοῦν τά παράλια χρειάζεται στρατό. Τότε καλεῖ Ἔλληνες στρατιωτικούς καί τούς ἀναθέτει τἡν φρούρηση τοῦ τόπου. Αὐτοί ἀποτέλεσαν τό Μπαλακλαβικό τάγμα, ἐπειδή ἡ ἕδρα του ἦταν ἡ πόλη τῆς Κριμαίας Μπαλακλαβά, πού πρόσφερε πολλές ὑπηρεσίες στήν Ρωσσία καί γιά πολλά χρόνια.

Σ' αὐτό τό τάγμα κατετάχθη ὡς ἀξιωματικός κι ὁ Λάμπρος Κατσώνης. Σύντομα θά δια-

κριθεῖ σέ ἐκστρατεῖες, ὅπως ἐκείνη στήν Περσία καί θά προαχθεῖ στό δαθμό τοῦ Λοχαγοῦ «ἐπί ἀνδραγαθία». Ὁ νέος Ρωσσοτουρκικός πόλεμος βρίσκει τόν Κατσώνη κυβερνήτη ἐξωπλισμένου πλοίου ἔχοντας γιά πλήρωμα, μεταξύ ἄλλων, 98 Ἦχληνες. Σύντομα γίνεται διοικητής στολίσκου καί τόν Μάη τοῦ 1788 ἀρχίζει τήν δράση ἐναντίον τῶν Τούρκων.

Ό Κατσώνης πληροφορεῖται τήν τουρκορωσσική συνθήκη τοῦ Ἰασίου (1792) κ' ἐξοργίζεται. ᾿Αγανακτισμένος ὁ Λάμπρος δέν ἀναγνωρίζει τή συνθήκη, δρᾶ μέ ἀπόλυτη ἀνεξαρτησία, ἔχοντας ἕνα στολίσκο ἀπό 12 καράδια. Στέλνει τότε στήν Αἰκατερίνη μιά μακρά δήλωση, πού δνομάζεται «φανέρωση». Σ' αὐτή τήν δήλωση ὁ Κατσώνης ἐκφράζει μέ δαθύ τόνο καί εἰλικρίνεια τό παράπονό του:

« Ἡθελε εἶναι ματαίως ἐξωδευμένος ὁ καιρός ἄν τινάς ἐκαταγίνετο ν' ἀπαριθμήσει μίαν πρός μίαν τάς ἐκδουλεύσεις, ὁπού τό γένος τῶν Ρωμαίων ( Ἑλλήνων) εἰς κάθε περίστασιν ἐπρόσφερε πρός βοήθειαν τῆς Ρωσσικῆς αὐτοκρατορίας, ὅταν δέν ὑπάρχει ἄνθρωπος, ὁπού νά μήν ἠξεύρει εἰς τί καί πῶς καί πότε τοῦτο τό ἑλληνικόν γένος ἐκινήθη κατά τῶν Ὀθωμανῶν, τώρα μέν ἀπό τήν ἐλπίδα τῆς ἐλευθερίας του, τώρα ἀπό τάς ὑποσχέσεις τῶν ἐνταῦθα στελλομένων Ρώσσων ἀρχηγῶν, καί τέλος εἰς ὅλα ταῦτα καταπεπεισμένοι ἀπό τό ὁμόπιστον, καθώς καί κατά τόν ἐνεστῶτα πόλεμον» 15.

Ό Κατσώνης θά γυρίσει (1794) στήν μεσημβρινή Ρωσσία, θ' ἀποσείσει τίς ἐναντίον του κατηγορίες καί θ' ἀπαλλαχθεῖ ἀπό αὐτές. Τό 1796 ὁ νέος Τσάρος Παῦλος ὁ Α΄ θά δώσει σ' αὐτόν μεγάλη χρηματική ἀποζημίωση γιά ὅ,τι πρόσφερε στήν Ρωσσία. Τό μεγαλύτερο μέρος τοῦ ποσοῦ διαμοίρασε στούς παλιούς συναγωνιστές του. Θά πεθάνει τό 1804 στό Καράσοϊ τῆς Κριμαίας, ὅπου εἶχε ἐγκατασταθεῖ.

Τό 1801 ἀνεδαίνει στόν θρόνο ὁ ᾿Αλέξανδρος Α΄. Ὁ νέος τσάρος, μορφωμένος καί προοδευτικός, κάλεσε κοντά του πολλούς διακεκριμένους ελληνες γιά νά ὑπηρετήσουν τό νέο πνεῦμα τῆς Ρωσσίας. ᾿Από τούς πολιτικούς τούς Καποδίστρια, Στούρτζα, Κατακάζη, Παπαρρηγόπουλο καί ἄλλους ἀπό δέ τούς στρατιωτικούς τούς Ὑψηλάντηδες, Μουροῦζες, Μελισσηνούς καί τούς λοιπούς, πού δόξασαν τό έλληνικό ὄνομα<sup>16</sup>.

Στήν δεύτερη περίοδο, ὅμως, τῆς βασιλείας του οἱ σχέσεις μέ τήν Γαλλία ἐπιδεινώνονται. Τόν Ἰούνιο τοῦ 1812, ἡ «μεγάλη στρατιά» τοῦ Ναπολέοντα εἰσβάλλει στήν Ρωσσία κάνοντας σφο-

δρές μάχες, μέ ἀποχορύφωμα τήν μάχη τοῦ Μποροντῖνο (6 Σεπτεμβρίου 1812) οι Γάλλοι καταλαμβάνουν τήν Μόσχα, πού, ὅμως, ἤδη τήν εἶχαν πυρπολήσει οι ἴδιοι οι Ρῶσσοι κατά τήν ἀποχώρησή τους.

Σ' αὐτή τήν δύσκολη στιγμή τῆς Ρωσσίας οἱ Ἑλληνες συμπαραστάθηκαν μέ κάθε τρόπο. Δέ θά μιλήσω γιά τούς Τψηλάντηδες, ἄξιωματικούς τοῦ ρωσσικοῦ στρατοῦ (ὁ μέν ᾿Αλέξανδρος θά χάσει τό δεξί του χέρι, ἀπό δόμδα γαλλικοῦ τηλεδόλου, προφυλάσσοντας ἔτσι τόν τσάρο, καθώς ἀνῆκε στήν προσωπική του φρουρά, κατά τήν μάχη τοῦ Μπάουτσεν τό 1813, ὁ δέ Δημήτριος κοντά στόν Κουτούζωφ), θά ἀναφερθῶ ἐπιλεκτικά σέ δύο μόνο μαρτυρημένα γεγονότα. Τό πρῶτο:

Κατά τό ἀπαίσιον ἔτος 1812 καί, ἐνῶ ὁ Ναπολέων βρισκόταν πρό τῶν θυρῶν τῆς μητέρας Μόσχας, δ 'Αλέξανδρος Α΄ ἔστειλε προκήρυξη πρός δλόκληρο τό ρωσσικό ἔθνος (6η Ἰουλίου 1812) καί τό καλοῦσε εἰς ἄμυνα τῆς πατρικῆς χώρας ἐναντίον τοῦ ἐχθροῦ. Ἡ προκήρυξη στίς 22 Ἰουλίου ἔφθασε στήν Ὀδησσό στά χέρια τοῦ διοιχητοῦ της Δούκα τοῦ Ρισελιέ. Ἐκεῖνος ἀμέσως κάλεσε δλους τούς ἔγκριτους πολῖτες τῆς περιοχής στήν Δημοτική Λέσχη. Άφοῦ μίλησε πρός ὅλους τούς συγκεντρωθέντας, στράφηκε πρός τούς Ελληνες τῆς Ὀδησσοῦ καί τούς εἶπε: «Καί ἐσεῖς πού ἀποτελεῖτε τήν ἐδῶ ἑλληνική κοινότητα, ἐσεῖς πού, ἀφοῦ ἐγκαταλείψατε τήν πατρική σας χώρα, ὅπου τό ἔθνος σας στενάζει κάτω ἀπό τόν βαρύ ζυγό, ἐτύχετε ἐν Ρωσσία σκέπης, προστασίας καί εὐδαιμονίας, εἶναι δυνατόν νά μήν ἀκολουθήσητε τό ἔνδοξον παράδειγμα τῶν προγόνων σας, πού πάντοτε πρόθυμοι έθυσιάστηκαν ύπέρ τῆς δόξης τοῦ ἔθνους των; Καί στήν νέα σας πατρίδα, ή δποία σᾶς δέχθηκε στήν ἀγκαλιά της σάν δικά της παιδιά, καθότι εἶσθε ὁμόδοξοι, εἶναι δυνατόν νά μή δείξετε τήν προθυμίαν σας στό ἔργο αὐτό, εἰς τό δποῖον στηρίζεται ή σωτηρία καί ή ίδια ή εὐτυχία σας; Έχω πλήρη πεποίθηση ὅτι εἶστε γεμᾶτοι ἀπό αἰσθήματα ἀγάπης πρός τήν νέα σας πατρίδα, ὅτι δέν θά φεισθῆτε γιά τήν σωτηρία της, ὅτι ἐπάξια θά φέρετε τό ὄνομα τῶν παιδιῶν της».

Οἱ Ἦληνες τῆς Ὀδησσοῦ δέν χρειάζονταν τόσα λόγια γιά νά δείξουν τήν ἀγάπη καί τήν εὐγνωμοσύνη τους στήν Ρωσσία, πού τούς φιλοξενοῦσε. Ἦτσι οἱ ဪηνες πρόσφεραν 100 χιλιάδες ρούδλια γιά τόν ἀγῶνα αὐτόν, τό ποσό αὐτό ἦταν τό μισό ἀπ' ὅσο συγκεντρώθηκε ἐκεῖ ὅλοι οἱ Ρῶσσοι, σύμφωνα μέ τίς ρωσσικές πηγές,



πρόσφεραν 94 χιλιάδες ρούβλια. Έκτός αὐτοῦ πάρα πολλοί Έλληνες παρουσιάστηκαν στόν Ρισελιέ καί τοῦ ζήτησαν νά σχηματίσουν τάγματα ἐθελοντῶν, ὅπως τοῦ Μπαλακλαβᾶ, γιά νά πολεμήσουν τούς Γάλλους. Τό ἴδιο πρότειναν καί οἱ Ἑλληνες ναυτικοί.

"Όλοι οί "Ελληνες ἔμποροι, καί ἦταν τόσο πολλοί, ἔσπευσαν νά συγκεντρώσουν τρόφιμα καί ἄλλα ἀναγκαῖα γιά νά ἀποσταλοῦν πρός τούς χειμαζόμενους Ρώσσους τοῦ Βορρᾶ. "Ένας, μάλιστα, ὁ Π. Καλεβρᾶς, ἀνηψιός τοῦ ἐμπόρου Ι. Πολυχρονιάδη, ἀνέλαβε νά μεταφέρει τρόφιμα στήν Μόσχα καθ' ὁδόν, ὅμως, αἰχμαλωτίστηκε ἀπό τούς Γάλλους καί ὑπέφερε πολλά ὥσπου νά γλυτώσει<sup>17</sup>.

Τό δεύτερο μαρτυρημένο γεγονός εἶναι τό ἀκόλουθο: Ἡ προκήρυξη τοῦ τσάρου ἔφθασε καί στό 'Αστραχάν. 'Ο 'Ιωάννης Βαρβάκης, άρχηγός τῶν Εὐγενῶν τῆς Περιοχῆς, ὅταν τό πληροφορήθηκε, ἔσπευσε νά στείλει γιά τίς ἀνάγκες τοῦ ρωσσικοῦ στρατοῦ περισσότερα ἀπό ἑνάμισυ έκατομμύριο ρούβλια. Γιά τήν προσφορά του αὐτή τιμήθηκε ἀπό τόν ἴδιο τόν τσάρο μέ τό παράσημο τοῦ Αγίου Βλαδίμηρου, 1ου δαθμοῦ εὐγενείας, εἰς ἀνάμνηση ἐκείνου τοῦ πολέμου. Στό συνοδευτικό δίπλωμα ἔγραφε: «Γιά τήν ἀδιάσπαστη ἀφοσίωση καί ἀγάπη πρός τόν Τσάρον καί τήν Πατρίδα, γιά ἐκδήλωση ἰδιαίτερης ἐξαιρετικά θερμῆς καί πλούσιας δωρεᾶς καί εἰς ἔνδειξιν τῶν ἀλησμονήτων ὑπηρεσιῶν πρός τήν Μητέρα Ρωσσία»<sup>18</sup>.

Ή προσφορά τῶν Ἑλλήνων σέ δύσκολες πολεμικές περιπέτειες τῆς Ρωσσίας δέν σταματοῦν ἐδῶ· θά συνεχιστοῦν καί μετά τό 1821 στήν ἐποχή τοῦ τσάρου Νικολάου Α΄, ἰδίως μέ τήν προσφορά τῶν 12 ἑλληνικῶν ταγμάτων τοῦ Μπαλακλαδᾶ Κριμαίας.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

Ρόγχοφ, Α. Οἱ ρωσσοελληνικές πολιτιστικές σχέσεις ἀπό τό δεύτερο μισό τοῦ 15ου ἔως τόν 17ο αἰώνα.
 Στόν τόμο «ΧΙΛΙΑ ΧΡΟΝΙΑ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΥ - ΡΩΣ-ΣΙΑΣ», ἐκδόσεις «ΓΝΩΣΗ», 1994, σ. 125.

- 2. Λαμπράκη Πλάκα, Μαρῖνα, «Οἱ Πύλες τοῦ Μυστηρίου ἀνοίγουν τόν Παράδεισο τῆς Ὁρθοδοξίας» στήν ἔκδοση τῆς ΕΘΝΙΚΗΣ ΠΙΝΑΚΟΘΗΚΗΣ, Οἱ πύλες τοῦ μυστηρίου, 1994, σελ. 12.
- 3. Οἰχονομίδης, Ν. Ρῶσσοι ἔμποροι καί στρατιῶτες στήν Κωνσταντινούπολη, στόν Τόμο «ΧΙΛΙΑ ΧΡΟΝΙΑ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΥ ΡΩΣΣΙΑΣ», «ΓΝΩΣΗ» 1994, σσ. 43, 44. Βλέπε καί ΒΑΣΙΛΙΕΦ, Α. Α. Ἱστορία τῆς Βυζαντ. Αὐτοκρατορίας. Μεταφρ. Δ. Σαβράμη, Τομ. Γ΄ PAPYROS PRESS 1971. σ. 65.
- 4. Κιτρομηλίδης, Π.Μ. 'Από τήν 'Ορθόδοξη χοινοπολιτεία στίς ἐθνιχές χοινότητες: Τό Πολιτιχό Περιέχομενο τῶν Έλληνορωσσιχῶν Πνευματιχῶν σχέσεων χατά τήν Τουρχοχρατία. «ΧΙΛΙΑ ΧΡΟΝΙΑ ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΥ ΡΩΣΣΙΑΣ», ὅπου παραπάνω, σελ. 140-141.
- Philipp Strahl, Das gelehrte Russland (Ἡ Λογία Ρωσσία), Λειψία 1828, σελ. 109.
- 6. Βακαλοπούλου, 'Απ. Ίστορία τοῦ Νέου Έλληνισμοῦ, τ. 4, σ. 66.
- 7. Κοντογιάννη, Παντ. Μ. Οἱ Ελληνες κατά τόν πρῶτον ἐπί Αἰκατερίνης Β΄ Ρωσσσοτουρκικόν Πόλεμον (1768-1774), ᾿Αθῆνα, 1903 σσ. 23-24.
- 8. Βασδραβέλλη, Ι.Κ., Τστορικά Άρχεῖα Μακεδονίας. Α΄ Άρχεῖον Θεσσαλονίκης (1695-1912), Θεσσαλονίκη 1952 σσ. 97-98.
- 9. Μέρτζιου, Κ.Δ., Μνημεῖα Μακεδονικῆς Ἱστορίας, Θεσσαλονίκη 1947, σσ. 270-271.
- 10. Γριτσόπουλου, Τάσου 'Αθ., Τά 'Ορλωφικά, 'Αθῆναι 1967 σ. 42.
- 11. Σπάρο, Ο. Μπ.,  $^{\prime}H$  Έλληνική Έπανάσταση καί ή Pωσσία. Έκδ. ΜΠΑΪ PON, Μετάφρ. Α. Σαραντόπουλου, 1965, σσ. 26-27.
- 12. Μαρκόβ, "Αλεξ, 'Αληθινές ἱστορίες τῆς περιοχῆς τοῦ 'Αστραχάν (στά Ρωσσικά) σσ. 152-153. Ὁ "Ελληνας ἀπό τό νησί Ψαρά.
- 13. Olivier, G. A., Voyage dans l' Empire Othoman, L' Egypte et la Perse, τόμ. 2, σ. 317. Βλέπε καί 'Απ. Βακαλόπουλου, Τστορία τοῦ Νέου Έλληνισμοῦ, τόμ. 4, σ. 561.
- 14. Παπαρρηγόπουλος, Κωνστ., Ίστορία τοῦ Έλληνιχοῦ Έθνους. ᾿Αθήνα 1932. τόμ. 5ος, σελ. 199-200.
- 15. Κουμανούδη, Στ. Α., Φανέρωσις τοῦ ἐξοχωτάτου χιλιάρχου καί ἱππέως Λάμπρου Κατσώνη, «Πανδώρα» 15 (1864) σ. 309. Βλέπε καί Γεωργίου, Ηλ. Π., Ὁ Θαλασσομάχος Λάμπρος Κατσώνης, ᾿Αθῆναι 1971.
- 16. Γουμάλικ, Π. Οἱ Έλληνες ἐν Ρωσσία, «ΠΑΡ-ΝΑΣΣΟΣ», τ. ΙΔ΄, 1891, σ. 476-486.
- 17. Παλαιολόγος, Κ.Α., «Ο ἐν Νοτίφ Ρωσσία Ἑλληνισμός ἀπό τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς». ΠΑΡΝΑΣΣΟΣ, τόμ. Ε΄, 1881, σσ. 544-545.
- 18. Μαρκόφ, "Αλ., Τό πορτραῖτο τοῦ ἥρωα τοῦ Τσεσμέ. "Αστραχάνσκηε Ζβέσπα «Τά νέα τοῦ "Αστραχάν», 19.8.1993.





# Ρωσσική ἐξωτερική πολιτική καί ὀθωμανική διοίκηση στόν Μοριᾶ κατά τήν τελευταία πεντηκονταετία τῆς Τουρκοκρατίας

Άναστασία Κυρκίνη-Κούτουλα

Επανάσταση τοῦ 1769-1770, πού τήν ἀποκαλοῦμε συνήθως «'Ορλωφικά»¹ ἀπό τό ὄνομα τῶν Ρώσσων ναυάρχων ἀδελφῶν 'Ορλώφ, σηματοδότησε παρά τήν ἀτυχῆ γιά τούς Έλληνες ἔκδασή της μιά σειρά ἀπό ἐξελίξεις τόσο στήν ἐξωτερική ὅσο καί στήν ἐσωτερική πολιτική τῆς 'Οθωμανικῆς αὐτοκρατορίας. Οἱ πρῶτες ἐντάσσονται στό εὐρύτερο φάσμα τῶν ρωσσοτουρκικῶν σχέσεων καί δή τῶν ρωσσοτουρκικῶν πολέμων τοῦ τέλους τοῦ 18ου καί τῶν πρώτων δεκαετιῶν τοῦ 19ου αἰώνα καί δέν ἀποτελοῦν ἀντικείμενο τοῦ παρόντος κειμένου.

Τίς δεύτερες, τίς ἐσωτερικές δηλαδή ἐξελίξεις στήν ὀθωμανική διοίκηση, καί εἰδικότερα στήν διοίκηση τῆς Πελοποννήσου, θά ἐπιχειρήσουμε νά παρουσιάσουμε σέ γενικές γραμμές, ὅπως αὐτές προκύπτουν ἀπό τήν μελέτη τῶν σχετικῶν ἑλληνικῶν καί ὀθωμανικῶν πηγῶν.

"Ας ξεκινήσουμε μέ μιά σύντομη ίστορική ἀναδρομή. Τό όθωμανικό διοικητικό σύστημα ἦ-ταν στρατοκρατικό. Σπαχῆδες φεουδάρχες νέμονταν τά εἰσοδήματα τῶν ἐπαρχιῶν τοῦ όθωμανικοῦ κράτους μαζί μέ τό δικαίωμα τῆς διοίκησης τῆς περιοχῆς τους, ὡς ἀντάλλαγμα τῆς ὑποχρέωσής τους νά συμμετέχουν ἐνεργά στίς πολεμικές δραστηριότητες τοῦ κράτους.

Κατά τόν 18ο αίωνα όμως τό σύστημα αὐτό εἶχε πιά δριστικά παρακμάσει, γιά πολλούς λόγους, οἱ σημαντικότεροι ἀπό τούς ὁποίους συνδέονται μέ τήν οἰκονομική κρίση στήν ὁποία ὁδήγησε τούς Ὁθωμανούς ἡ λήξη τῆς περιόδου τῶν συνεχῶν στρατιωτικῶν ἐπεκτάσεων καί τῆς διαρκοῦς τροφοδοσίας τοῦ κρατικοῦ θησαυροφυλακίου μέ τά προϊόντα τῆς λεηλασίας τῶν ἑκάστοτε κατακτωμένων ἐπαρχιῶν. Τώρα πιά ἀποσ

κλειστική πηγή κρατικοῦ εἰσοδήματος ἀπέμεναν οἱ φόροι τῶν ἦδη ὑπαρχουσῶν ἐπαρχιῶν.

Τό σύστημα τῆς εἴσπραξης τῶν φόρων² στηρίχτηκε σέ πλειοδοτικές πρακτικές πού ἐπέτρεψαν σέ τοπικούς κοινοτικούς ἄρχοντες, μουσουλμάνους (ἀγιάνηδες) καί χριστιανούς (κοτζαμπάσηδες) νά ἀποκτήσουν ὡς φοροεισπράκτορες ὑπολογίσιμη οἰκονομική δύναμη καί ἀντίστοιχη
πολιτική ἐπιρροή. Οἱ τοπικοί αὐτοί ἄρχοντες ἐξελίχτηκαν σύν τῷ χρόνῳ σέ πραγματικούς ἐπαρχιακούς ἡγεμονίσκους, οἱ ὁποῖοι ἄρχισαν σιγά-σιγά νά ὑποκαθιστοῦν τίς παραδοσιακές
στρατιωτικές διοικητικές ἀρχές στίς ἐπί μέρους
ἐπαρχίες τῆς αὐτοκρατορίας.

Στήν Πελοπόννησο είδικά, ή μετάβαση ἀπό τό παραδοσιακό φεουδαρχικό σύστημα στήν οίονεί ήγεμονία τῶν φορέων τοῦ φοροεισπρακτορικοῦ μηχανισμοῦ ἐπιταχύνθηκε καθοριστικά ἀπό τήν ὀρλωφική ἐπανάσταση μέ τήν ἀκόλουθη διαδικασία:

Όταν ξέσπασε ή ἐπανάσταση, μόρα βαλεσί, δηλαδή πασᾶς διοικητής τῆς Πελοποννήσου ἦταν μία ἐξέχουσα προσωπικότητα τῆς ὀθωμανικῆς πολιτικῆς ἱστορίας, ὁ Muhsinzade Mehmet pasha, πρώην Μ. Βεζίρης, δηλαδή πρωθυπουργός τῶν Ὀθωμανῶν³. Ὁ μόρα βαλεσί διέγνωσε ἀμέσως τόν κίνδυνο πού ἀντιπροσώπευε γιά τό ὀθωμανικό κράτος ἡ πιθανή ἐπιτυχία τῆς ἐξέγερσης μέσα στό εὐρύτερο πλαίσιο τοῦ ρωσσοτουρκικοῦ πολέμου καί γιά νά τήν ἀντιμετωπίσει ἔλαβε δραστικά μέτρα. Εἶχε ἤδη ἀπό καιρό διαπιστώσει ὅτι οἱ παραδοσιακές στρατιωτικές δυνάμεις τῶν σπαχήδων καί τῶν γενιτσάρων δέν ἐπαρκοῦσαν. Εἰδικά ὁ θεσμός τῶν σπαχήδων εἶτχε κυριολεκτικά ἐκφυλιστεῖ στρατιωτικά, καθώς

Η 'Αναστασία Κυρκίνη-Κούτουλα γεννήθηκε τό 1954 στήν Δράμα. Σπούδασε στήν Φιλοσοφική Σχολή τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν, τῆς ὁποίας τό 1991 ἀναγορεύτηκε ἀριστοβάθμιος διδάκτωρ. Σήμερα ὑπηρετεῖ στό Πειραματικό Σχολεῖο τοῦ Πανεπιστημίου 'Αθηνῶν.



εἶχε ὄχι μόνο παραμεληθεῖ ἡ συστηματική ἐκπαίδευσή τους άλλά καί δ έξοπλισμός τους (μέ σπαθιά) εἶχε καταντήσει παρωχημένης πιά τεχνολογίας. Ὁ Μεχμέτ εἶχε ἀκόμη ἐπισημάνει ἐγγράφως στήν Πύλη, πρίν ἀχόμη ἀπό τήν ἐξέγερση, őτι τά κάστρα τοῦ πασαλικίου εἶχαν ἐλλιπῶς συντηρηθεῖ καί οἱ φρουροί τους ἦταν σχεδόν ἐντελῶς ἀνοργάνωτοι καί ἀνεκπαίδευτοι. Ζήτησε λοιπόν ἄμεσα τήν βοήθεια τῶν ἰσχυρῶν ἀγιάνηδων τῆς Θεσσαλίας καί τῆς Μακεδονίας γιά τήν άντιμετώπιση τοῦ κινδύνου. Ἐκεῖνοι ἔσπευσαν μέ πολυάριθμα σώματα μισθοφόρων, χυρίως 'Αλδανῶν καί κατέπνιξαν σχετικά εὔκολα τήν, ἀνεπαρχῶς ἄλλωστε προετοιμασθεῖσα, ἐξέγερση $^4$ . "Έχασαν ὅμως τελικά τόν ἔλεγχο τῶν ἴδιων τῶν έκστρατευτικών τους σωμάτων τά δποῖα έξόκειλαν σέ ἕνα ὄργιο λεηλασιῶν καί διαιοπραγιῶν σέ δάρος ὄχι μόνο τῶν χριστιανῶν ἀλλά καί τῶν ἴδιων τῶν ὀθωμανῶν τοῦ Μοριᾶ.

Τό χρονικό διάστημα ἀπό τό 1770 ώς τό 1779, κατά τό όποῖο εἶχε στήν Πελοπόννησο κυριολεκτικά καταργηθεῖ κάθε ἔννοια ἔννομης τάξης, εἶναι γνωστό στήν διδλιογραφία ὡς περίοδος τῆς ᾿Αλδανοκρατίας<sup>5</sup>.

Ό Μουχσίν ζαντέ στό διάστημα αὐτό ἔγινε καί πάλι Μ. δεζίρης. Μέ ἐνέργειές του διορίστηκαν τότε διαδοχικά στό ἀξίωμα τοῦ πασᾶ τῆς Πελοποννήσου δύο τουλάχιστον ἀπό τούς ἀγιάνηδες τῆς Θεσσαλίας πού τόν εἶχαν βοηθήσει στήν κατάπνιξη τῆς ὀρλωφικῆς ἐξέγερσης. ᾿Ακόμη, παρά τό γεγονός ὅτι ἀντιλαμβανόταν τόν κίνδυνο τόν ὁποῖο ἐγκυμονοῦσε γιά τό μέλλον τῆς κεντρικῆς διοίκησης ἡ ἐνίσχυση τῶν ἰσχυρῶν τοπαρχῶν, ἀναγκάστηκε, λόγῳ τῆς δυσμενοῦς γιά τούς ᾽Οθωμανούς ἐξέλιξης τοῦ ρωσσοτουρκικοῦ πολέμου, νά καλέσει κατά παρόμοιο μέ τήν περίπτωση τῆς Πελοποννήσου τρόπο ἰσχυρούς ἀγιάνηδες ἀπό τὴν ἀνατολία καί τἡν Βαλκανική, γιά νά ἐνισχύσουν τό μέτωπο τοῦ Δούναβη.

\*Ηταν πιά σαφές ὅτι ὁ ὁθωμανικός στρατός χρειαζόταν πάση θυσία ἀνανέωση, ὅσο δύσκολη κι ἄν ἦταν κι ὅσο ἐπικίνδυνους κραδασμούς κι ἄν ἐπρόκειτο (ὅπως συνέβη) νά προκαλέσει αὐτή στό ὁθωμανικό καθεστώς. Ἡ ἀναγκαιότητα τῆς ἐπώδυνης αὐτῆς ἀνανέωσης σηματοδοτήθηκε ἀκριδῶς ἀπό τήν ὀρλωφική ἐπανάσταση.

Στήν Πελοπόννησο ή Ύψηλή Πύλη ἀναγκάστηκε νά στρέψει κατά τῶν ᾿Αλβανῶν σφετεριστῶν τῆς ὀθωμανικῆς ἐξουσίας τόν θρυλικό γιά τά κατορθώματά του καπουδάν πασᾶ Γαζῆ Χασάν Τζεζαερλῆ κι ἐκεῖνος τό 1779 ἐπέβαλε δυναμικά τήν θέληση τῆς Κωνσταντινούπολης. Γιά

τήν ἐπίτευξη τῆς ἀποστολῆς του ὁ Χασάν ἀναγκάστηκε νά προσεταιριστεῖ τίς ὁμάδες χριστιανῶν κλεφτῶν τοῦ Μοριᾶ, παραδοσιακῶν ἐχθρῶν τῆς ὁθωμανικῆς διοίκησης. Ἡ εὐκαιρία γιά ἀνασύνταξη τῶν διαλυμένων χριστιανικῶν ἀντάρτικων ὁμάδων ἦταν σημαντική καί οἱ ἔνοπλες δυνάμεις ἀντίστασης τοῦ ἑλληνισμοῦ τήν ἐκμεταλλεύτηκαν στό ἔπακρο ἐγγράφοντας ὑποθήκη στήν ἀξιοποίησή της στό μέλλον.

Ό Χασάν συνδύασε στό πρόσωπό του τά αξιώματα τοῦ μόρα βαλεσί καί τοῦ καπουδάν πασᾶ καί ἔτσι ἡ διοίκηση τοῦ πασαλικίου τοῦ Μοριᾶ ἑνώθηκε ἐπί τῶν ἡμερῶν του μέ ἐκείνη τῶν νησιῶν τῆς Ἄσπρης Θάλασσας, τοῦ Αἰγαίου. ᾿Ακόμα καί ἡ πρωτεύουσα τῆς Πελοποννήσου, ἡ Τριπολιτσᾶ τραυματισμένη σοβαρά ἀπό τήν δράση τῶν ᾿Αλβανῶν κατά τήν περίοδο τῆς ᾿Αλβανονρατίας, ἔχασε τήν σημασία της καί ὑπερκεράστηκε ἀπό τό Ναύπλιο, στό λιμάνι τοῦ ὁποίου ναυλοχοῦσε μόνιμα μοῖρα τοῦ ὀθωμανικοῦ πολεμικοῦ στόλου.

Τουλάχιστον γιά μία δεκαετία, ως τό 1789, δπότε δ Γαζη Χασάν πέθανε, τό πασαλίκι τοῦ Μοριᾶ χυβερνήθηκε ἀπό τόν ἴδιο ἤ ἀπό ἀνθρώπους τῆς ἐμπιστοσύνης του. Καί τουλάχιστον ώς τό 1807 ή Πελοπόννησος βρισκόταν κάτω ἀπό τήν ισχυρή ἐπιρροή τοῦ ἑκάστοτε καπουδάν πασᾶ<sup>7</sup>. Αὐτό συνέσφιξε τούς δεσμούς της μέ τά ναυτικά νησιά καί ιδιαιτέρως μέ τήν Ύδρα καί άναδάθμισε τό ρόλο της ώς νοτιοδυτικοῦ συνόρου τῆς ὀθωμανικῆς ἐπικράτειας. ᾿Από τήν ἄλλη πλευρά, ή ἀνάγκη συστηματικότερου ἐλέγχου τῶν ἰσχυρῶν τοπαρχῶν τῆς δημιουργοῦσε τήν ἀνάγκη ἐνίσχυσης τῶν ἁρμοδιοτήτων τοῦ πασᾶ διοικητή της. Ὁ τελευταῖος θεωροῦσε μᾶλλον ἐνοχλητική τήν κηδεμονία τοῦ ἀρχιναυάρχου, καί έτσι ἀπό τό 1786 ή ἕδρα τοῦ Μόρα Βαλεσί μεταφέρθηκε ἐκ νέου στήν Τριπολιτσά, ὅπου ὁ στόλος δέν μπορούσε νά ἐπιτηρεῖ τόσο στενά τίς δραστηριότητές του<sup>8</sup>.

Χαρακτηριστικό περιστατικό, ἀνεκδοτολογικό μέν, ἀλλά βασισμένο σέ ἀξιόπιστη πηγή, τήν σχετική ὑπηρεσιακή ἀναφορά Γάλλου διπλωμάτη τῆς ἐποχῆς πρός τήν ὑπηρεσία τουθ, ἀποτελεῖ δεῖγμα τοῦ πολέμου ἐντυπώσεων πού διεξαγόταν ἀνάμεσα στούς ἀξιωματούχους τῆς Πύλης καί τούς τοπικούς ἄρχοντες τῆς Πελοποννήσου: Ὁ Γαζῆ Χασάν, πού εἶχε ζήσει μιά περιπετειώδη, κυριολεκτικά μυθιστορηματική ζωή, καθώς ἀπό γιός σκλάβας κατόρθωσε νά ἀναρριχηθεῖ σέ ὕπατα ἀξιώματα τῆς ὀθωμανικῆς διοικητικῆς καί στρατιωτικῆς ἱεραρχίας, διατηροῦσε σέ κτῆμα



του στό Ναύπλιο ενα μεγάλο εξημερωμένο λεοντάρι, πού ύπάχουε μόνο στόν ἴδιο, καί, ὅπως ἦταν φυσιχό, προκαλοῦσε τρόμο στούς ἐπισχέπτες του. Φρόντιζε λοιπόν ὁ Γαζῆ Χασάν νά τό ἐμφανίζει ξαφνιχά, κατά τήν διάρχεια τῶν ἀχροάσεων πού παραχωροῦσε σέ τοπιχούς παράγοντες ἤ χαί στούς συναδέλφους του ἐπαρχιαχούς πασᾶδες ἀχόμη, ὥστε νά τούς ἐμπνέει δέος καί νά τούς ἐπιβάλλεται. Δέν εἶναι δύσχολο νά ἀντιληφθεῖ χανείς γιατί οἱ πασᾶδες τοῦ Μοριᾶ ἐπιθυμοῦσαν διαχαῶς τήν ἀπαλλαγή τους ἀπό τόν ἔλεγχο τοῦ χαπουδάν πασᾶ.

Στό διάστημα πού ἀκολούθησε τά 'Ορλωφικά, εἶχαν ἐπέλθει σημαντικές δημογραφικές μειώσεις στόν Μοριᾶ. Ἡ συρρίχνωση τοῦ πληθυσμοῦ ὀφειλόταν ὄχι μόνο στίς έκατόμβες τῶν θυμάτων τῆς ἐξέγερσης καί τῆς περιόδου τῆς 'Αλδανοκρατίας, άλλά κυρίως στό ἰσχυρό μεταναστευτικό ρεῦμα τῶν κατοίκων τῆς Πελοποννήσου πρός τίς δυτικές ἀκτές τῆς Μ. ᾿Ασίας. Παρά τήν μείωση τοῦ πληθυσμοῦ, τό ὕψος τῆς φορολογίας παρέμεινε στά ίδια ύψη κι αὐτό αὔξησε τήν καταπίεση καί τήν έξ αὐτῆς ἀγανάκτηση τῶν χριστιανῶν κατοίκων τοῦ Μοριᾶ. Έπίσης, οἱ ἰδιοκτησίες ἀτόμων πού χαρακτηρίστηκαν ώς υποπτοι γιά ήθική αὐτουργία στήν έξέγερση, ἤ πάντως ώς ρωσσόφιλοι, εἶχαν δημευθεῖ ὑπέρ τοῦ ὀθωμανικοῦ δημοσίου ἤ ἀξιωματούχων του.

Έτσι π.χ. ὅλες οἱ περιοχές τῆς ἐπαρχίας τοῦ Μυστρᾶ, πού δημεύτηκαν, παραχωρήθηκαν ὡς ἰδιοκτησία στόν θρησκευτικό μουσουλμᾶνο ἡγέτη, Σεΐχ οὐλ Ἰσλάμ, πού ἤδη κατεῖχε τό δικαίωμα τῆς εἴσπραξης τῶν φόρων τῆς περιοχῆς ὡς μαλικιανέ, δηλαδή ἰσόδιο δικαίωμα<sup>10</sup>.

Η σημαντικότερη ὅμως ἐξέλιξη ἦταν ἡ ραγδαία ἄνοδος τῆς δύναμης τῶν τοπικῶν ἀρχόντων, ἀγιάνηδων καί κοτζαμπάσηδων, πού ἤδη εἶγαν ἀρχίσει σέ ὁρισμένες περιπτώσεις νά συνεταιρίζονται ἐπιχειρηματικά καί νά συνδέονται μεταξύ τους μέ εὐκαιριακές πολιτικές φατρίες, οἱ ὁποῖες μάλιστα ἐξασφάλιζαν σημαντικές προσδάσεις στήν Πύλη. Στό ἐξῆς, ἡ ἐπιλογή τῶν διοικητικῶν καί δικαστικῶν ἀρχῶν τῆς Πελοποννήσου ἐπηρεαζόταν κατά πολύ ἀπό τίς παρεμβάσεις τῶν ντόπιων τοπαρχῶν τῶν ὁποίων ἡ δικαιοδοσία ἄγγιζε τἡν ἐπιλογή ἀκόμα καί τοῦ μόρα δαλεσί.

Τό φαινόμενο ήταν άσφαλῶς γενικώτερο. Χαρακτηριστικές περιπτώσεις ἰσχυρῶν τοπαρ-χῶν πού ἔφτασαν στό σημεῖο νά αὐτονομηθοῦν σχεδόν ἀπό τήν κεντρική ἐξουσία καί νά ἐξελιχθοῦν σέ ἡμιανεξάρτητους ἡγεμόνες ὑπῆρξαν οί

Πασβάνογλου τοῦ Βιδινίου, ὁ Μεχμέτ ᾿Αλῆς τῆς Αἰγύπτου, ἡ οἰκογένεια Καραοσμάνογλου στή Μ. ᾿Ασία καί, στόν ἑλλαδικό χῶρο ὁ περιβόητος ᾿Αλῆ Τεπελενλῆς τῆς Ἡπείρου. Ἡ περίπτωση τῆς Πελοποννήσου ἀποτελεῖ πάντως χαρακτηριστικό παράδειγμα τῆς προσπάθειας τῆς Πύλης νά ἀντιμετωπίσει τό πρόβλημα τῶν ἀγιάνηδων στρέφοντας τούς μέν κατά τῶν δέ.

Άπό τήν ἄλλη πλευρά, οἱ χριστιανοί τῆς Πελοποννήσου, πού ἦταν καί το συντριπτικό τμῆμα τοῦ πληθυσμοῦ της, δέν ἔπαψαν μετά τά Όρλωφικά νά θεωροῦνται ὅποπτοι φιλορρωσικῶν διαθέσεων. Τήν πάγια αὐτή δθωμανική καχυποψία ἐνίσχυαν ἄλλωστε οἱ ἀνάλογες ὑπόνοιες δυτικοευρωπαίων διπλωματικῶν ἀντιπροσώπων, ὅπως π.χ. τοῦ Γάλλου προξένου Vial, ὁ ὁποῖος προσπαθεῖ νά ὑποδαθμίσει τίς πραγματικές αἰτίες συμπάθειας ἀνάμεσα στό ρωσσικό καί τόν ἑλληνικό λαό καί νά τίς ἀποδώσει ἀποκλειστικά στό φανατισμό, ὅπως γράφει, τῶν ἱερέων τῆς Πελοποννήσου, οἱ ὁποῖοι ἀπεχθάνονταν τήν ἑτερόδοξη Δυτική Εὐρώπη<sup>11</sup>.

Στό μεταξύ, συνεργούσης καί τῆς διεθνοῦς συγχυρίας, χυρίως τῶν Ναπολεοντείων πολέμων, ἀπό τά τέλη τοῦ 18ου αἰώνα ἡ Πελοπόννησος εἶγε καταστεῖ πεδίο σκληροῦ ἀνταγωνισμοῦ ἀνάμεσα σέ περισσότερους διεκδικητές. Γάλλοι καί "Αγγλοι πράκτορες, ύπό τό πρόσχημα τῆς ἀρχαιολατρείας καί τῆς ἀθώας περιήγησης, διέσχιζαν τό Μοριᾶ, συναποκομίζοντας ὅσα ἐνθύμια τῆς κλασσικῆς ἀρχαιότητας μποροῦσαν, ἀλλά κυρίως καταγράφοντας μέ κάθε λεπτομέρεια καί προσοχή τά γεωγραφικά, διοικητικά, οἰκονομικά καί ἄλλα δεδομένα τῆς περιοχῆς, γιά νά ἐνημερώσουν τίς χυβερνήσεις τῶν χωρῶν τους σχετικά μέ τίς δυνατότητες στρατιωτικής ἐπέμδασης στήν περιοχή καί μετατροπῆς της σέ προτεκτορᾶτο.

'Από τήν συνθήκη μάλιστα τοῦ Καμποφόρμιο (1797) καί έξης παρατηρήθηκε ἔντονη κινητικότητα ὄχι μόνο στήν Πελοπόννησο ἀλλά καί σέ ὅλη τήν δυτική Ἑλλάδα. Στήν Ἡπειρο ὁ δια-δόητος 'Αλης διεξήγαγε προσωπική ἐξωτερική πολιτική μέ δασικό ἄξονα μιά συστηματικά ἀντιρωσσική στάση, πού τοῦ ἐπέτρεπε νά ἐμφανίζεται ὡς νομιμόφρων ἀπέναντι στήν Πύλη καί νά συγκαλύπτει τίς κεντρόφυγες τάσεις του.

Στήν Πελοπόννησο ή κατάσταση κρίθηκε ιδιαίτερα ἐπικίνδυνη ἀπό τήν Υ. Πύλη ιδιαίτερα κατά τό 1806, ἔτος ἔναρξης ένός νέου Ρωσσοτουρκικοῦ πολέμου. Οἱ μνῆμες ὄχι μόνο ἀπό τά ὀρλωφικά ἀλλά καί ἀπό τήν ὑποστήριξη τῶν Πε-

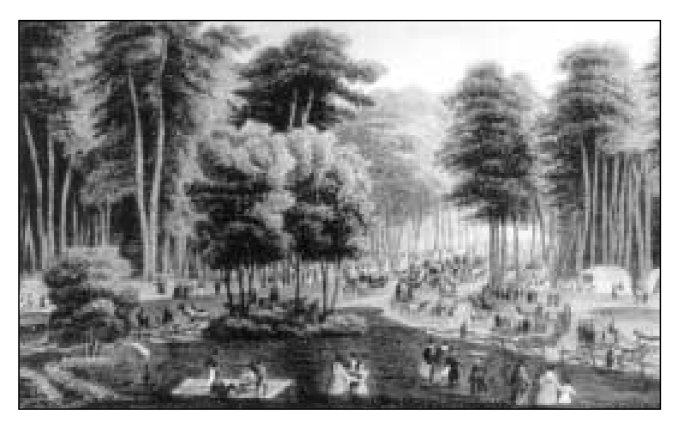


λοποννησίων πρός τόν Λάμπρο Κατσώνη κατά τόν ρωσσοτουρκικό πόλεμο τοῦ 1787-1792 ἦ-ταν ἀκόμα νωπές γιά τούς 'Οθωμανούς. 'Εξ ἄλλου σώματα κλεφτῶν τῆς Πελοποννήσου πού εἶ-χαν διαφύγει τήν συντονισμένη ἐξόντωση πού ἐξαπολύθηκε ἐναντίον τους τόν ἴδιο χρόνο (1806), δρίσκονταν σέ ἐπαφή καί σέ φιλική ὁπωσδήποτε σχέση μέ τούς Ρώσσους πού ὥς τήν συνθήκη τοῦ Τίλσιτ κατεῖχαν τά 'Επτάνησα.

"Αν στήν ἀνωτέρω συγκυρία προστεθεῖ ἡ ραγδαία ἀνάπτυξη τῆς ἄρχουσας τάξης τῶν τοπικῶν ἀρχόντων καί μάλιστα χριστιανῶν, ἀντιλαμβανόμαστε γιατί ἐπιλέχτηκε ἀκριδῶς τότε ώς νέος μόρα βαλεσί, δ δευτερότοχος γιός τοῦ ᾿Αλῆ Τεπελενλῆ, Βελῆ πασᾶς, δοκιμασμένος ἤδη σέ πολεμικές ἐνέργειες κατά τῶν Ρώσσων καί φορέας τῆς ἀντιρωσσικῆς πολιτικῆς τοῦ πατέρα του. Ἡ ἐπιλογή φαίνεται ὅτι προωθήθηκε ἀπό τήν Γαλλία (μέσω τοῦ τότε πρεσβευτή της στήν Κωνσταντινούπολη στρατηγοῦ Sebastiani) καί προκάλεσε ἔντονη δυσαρέσχεια στήν Ρωσσία. Άναφέρεται ὅτι ὁ Ρῶσσος πρεσδευτής στήν Κωνσταντινούπολη διαμαρτυρήθηκε κατά τῆς ἀπόφασης τῆς Πύλης νά διατηρήσει τόν Βελη καί στό άξίωμα τοῦ διοικητή τῶν Τρικάλων πού ἤδη κατεῖχε. "Ομως ή Πύλη δέν σκόπευε νά ίκανοποίησει τίς ἐπιθυμίες τῶν Ρώσσων, ὅταν μάλιστα ἡ ἐπιλογή τοῦ νέου μόρα δαλεσί εἶχε ὑπαγορευτεῖ κυρίως ἀπό τόν ρωσσικό κίνδυνο 12.

Τό πόσο νευραλγική ἦταν γιά τήν ἔκδαση τοῦ πολέμου ή στάση τήν όποία ἦταν διατεθειμένος νά τηρήσει ἀπέναντι τῶν Ρώσσων ὁ νέος μόρα βαλεσί, φάνηκε ἀπό τά γεγονότα τοῦ θέρους τοῦ 1807 στό Αίγαῖο, ὅταν ὁ Ρῶσσος ναύαρχος Σενιάδιν κατόρθωσε νά πείσει μερίδα τοῦ λαοῦ τῆς Ὑδρας νά ἀποσκιρτήσει ἀπό τήν ὀθωμανική κυριαρχία. Οἱ Υδραῖοι ζήτησαν τότε τήν σύμπραξη τοῦ Βελῆ πασᾶ, στόν δποῖο ὑποσχέθηκαν νά παραδώσουν τό νησί τους γιά νά τό ἐξουσιάζει μαζί μέ τήν Πελοπόννησο ως αὐτόνομο κράτος. Γιά τόν φιλόδοξο Βελη, πού άσφαλῶς δραματιζόταν, ὅπως καί ὁ πατέρας του, ενα ἀνεξάρτητο δικό του κράτος, δ πειρασμός πρέπει νά ἦταν μεγάλος. Ὁ Βελῆ ὅμως προτίμησε νά δείξει νομιμοφροσύνη στόν σουλτᾶνο έπενδύοντας τίς φιλοδοξίες του σέ μελλοντική προαγωγή του στήν όθωμανική ιεραρχία, δπου άναφέρεται ὅτι ἐποφθαλμιοῦσε τό ἀξίωμα τοῦ Μ. 6εζίρη<sup>13</sup>.

Βασικό σκέλος τῆς ἀποστολῆς τοῦ Βελῆ στήν Πελοπόννησο ἦταν καί ὁ περιορισμός τῆς συνεχῶς αὐξανόμενης ἰσχύος τῶν τοπικῶν ἀγιάνηδων. Ἡ πολιτική του ἀπέναντι αὐτῶν τῶν τελευταίων ἦταν πράγματι ἀπό αὐστηρή εως σκληρή. ᾿Αντίθετα ἐπέδειξε φιλική διάθεση καί ἀνε-





κτικότητα ἀπέναντι στόν ἑλληνικό χριστιανικό πληθυσμό καί ἰδιαίτερα σέ δρισμένους κοτζαμπάσηδες, ὅπως π.χ. στόν Σωτηράκη Λόντο τῆς Βοστίτσας. Αὐτή ἡ πολιτική τοῦ Βελῆ ἐξελήφθη ἀπό πολλές σύγχρονές του ἑλληνικές πηγές ὡς ἀπότοκος φιλελληνικῶν αἰσθημάτων, πολύ μᾶλλον ἐπειδή ὁ Βελῆ διέθετε καί στοιχεῖα ἑλληνοπρεποῦς κουλτούρας, ὡς περιστασιακός μαθητής τοῦ περίφημου Γιαννιώτη σχολάρχη ᾿Αθανάσιου Ψαλλίδα.

Ἡ πυγμή μέ τήν δποία δ Βελῆ προσπάθησε νά ἐπιδληθεῖ στούς τοπικούς ἡγεμονίσκους, 'Οθωμανούς άλλά καί δρισμένους Ισχυρούς χριστιανούς, προκάλεσε ἔντονες ἀντιδράσεις ἐκ μέρους τους. Τό 1808 ἐκπονήθηκε σέ συνεννόηση μέ τόν Γάλλο στρατιωτικό διοικητή τῶν Ἐπτανήσων Donzelot σχέδιο αὐτονόμησης τῆς Πελοποννήσου 14 καί ύπαγωγῆς της στήν γαλλική προστασία. Στήν συνωμοσία συμμετεῖχαν μερικοί ἀπό τούς σημαντικότερους άγιάνηδες καί κοτζαμπάσηδες τῆς Πελοποννήσου, ὅπως ἡ οἰχογένεια τῶν Λαγκαδινῶν Δεληγιάννηδων. ᾿Από τά ἀπομνημονεύματα τοῦ Κανέλλου Δεληγιάννη, ὁ ὁποῖος ύπῆρξε αὐτόπτης μάρτυρας τοῦ περιστατικοῦ πού διηγεῖται, παραθέτω ἕνα χαρακτηριστικό ἀπόσπασμα:

«Μετά ἀπό βαθεῖαν σιωπήν καί σκέψιν ἔλαβε τόν λόγον ὁ Μουσταφάμπεης καί λέγει: "Αρχοντα! 'Αφοῦ ἐκαταντήσαμεν εἰς τοιαύτην ἀπελπισίαν καί ἀποφασίζομεν νά ἀλλάξωμεν ζυγόν, δέν εἶναι ἄραγε συμφερότερον νά προσκαλέσωμεν τούς Ρώσσους, ὅπου εἶναι καί ὁμόθρησκοί σας, πρός τούς ὁποίους θά ἔχετε βέβαια τήν ἰσχύν νά ὑπερασπίζεστε κἄν καί τά ἰδικά μας δικαιώματα;

Καί ἄλλα τοιαῦτα δμίλησε — καί τοῦτο πιθανόν διά νά δοκιμάσει τήν γνώμην τῶν χριστιανῶν, νά ίδεῖ τί φρονοῦν. Ὁ Γέρο Δεληγιάννης ὅμως ἀμέσως τόν ἀπάντησε καί τόν εἶπε:

Μπέη μου: "Τσια, ἴσια, διά αὐτό τό ὁμόθρησκον δέν θέλω, μῆτε ἐγώ, μῆτε οἱ συνάδελφοί μου. Φρονῶ, διά νά μήν ὑποθέσετε καὶ ἡ ἐνδοξότης σας καὶ ὅλη ἡ Τουρκιά, ὅτι θέλομεν τούς Μοσκόδους διά νά ἐκδικηθοῦν οἱ χριστιανοί τούς Τούρκους δι' ὅσα κακά ἔπαθον εἰς τά 1769, δέκα σχεδόν χρόνους ἀπό τούς 'Αλδανούς, ἕνεκα τῆς ἐπαναστάσεως τήν ὁποίαν ὑπεκίνησε τότε ἡ Ρωσσία διά τούς ἐδικούς της σκοπούς καὶ κατέστρεψε τήν πατρίδα μας. "Αν λοιπόν ἀποφασίσετε αὐτό Τοῦρκοι καὶ Χριστιανοί, ἐγώ δέν εἶμαι σύμφωνος. "Αν ὅμως ἀποφασίσετε διά τούς Φραντσέζους εἶμαι καὶ ἐγώ σύμφωνος.

Όλοι τότε οἱ μπέηδες καί ἀγᾶδες ἐπευφήμησαν τήν γνώμην του καί τήν εἰλικρίνειάν του... καί ἀμέσως ὁρκίσθηκαν οἱ μέν εἰς τό Κοράνι, οἱ δέ εἰς τό Εὐαγγέλιον...». 15

'Από τό κείμενο αὐτό φαίνεται ἀνάγλυφη ἡ ρωσσοφοδία τῶν 'Οθωμανῶν καί συνακόλουθα ἡ ἐπιφυλακτικότητα τήν ὁποία ἔπρεπε νά ἐπιδεικνύουν οἱ χριστιανοί γιά νά μήν κινοῦν τις ὑποψίες τῶν Τούρκων.

Τό σχέδιο αὐτονόμησης δέν πραγματοποιήθηκε ποτέ, γιατί τούς δργανωτές του τούς πρόλαβαν οἱ ἐξελίξεις. Τόν Ἰούλιο τοῦ 1809 ὁ ἀγγλικός στόλος κατέλαβε τήν Ζάκυνθο καί κατόπιν καί ἄλλα Ἰόνια νησιά, κι ἔτσι ἡ γαλλική ἐπιρροή στήν περιοχή έλαχιστοποιήθηκε. Οἱ ἀγιάνηδες δέν ἐγκατέλειψαν τίς προσπάθειες. ή ἀποστολή τοῦ Βελῆ ἐπί κεφαλῆς σώματος τοῦ ὀθωμανικοῦ στρατοῦ στό ρωσσικό μέτωπο τῆς Βουλγαρίας καί οἱ ἐκεῖ στρατιωτικές του ἀποτυχίες, πού τόν ἐξέθεσαν στά μάτια τῆς Ύψηλῆς Πύλης, ἔδωσαν στούς ἀγιάνηδες τοῦ Μοριᾶ τήν εὐκαιρία πού ἀναζητοῦσαν. Κατάγγειλαν στήν Πύλη τόν Βελη γιά κακοδιοίκηση καί φορολογικές καί ἄλλες καταχρήσεις, καί πέτυχαν τήν ἀντικατάστασή του τό 1812. Οἱ κατηγορίες σέ βάρος του ήταν σοδαρές καί σέ μεγάλο δαθμό άληθεῖς. Ἡ ἀπόφαση ὅμως τῆς Πύλης νά στηρίξει σ' αὐτές τήν καθαίρεση τοῦ Βελῆ ἦταν ὑποκριτική. Ἡ κακοδιοίκηση καί οἱ οἰκονομικές καταχρήσεις ἀποτελοῦσαν τότε τόν κανόνα στήν ὀθωμανική ἐπαρχιακή διοίκηση καί ὁ τελευταῖος πού νομιμοποιεῖτο νά ἐκπλαγεῖ ἀπό τήν ἀποκάλυψή τους θά ἦταν ἡ ἴδια ἡ ὀθωμανική ἐξουσία. Πραγματική αἰτία τῆς ἀπόλυσης τοῦ Βελῆ ἦταν ἡ ἀνατροπή τῆς ἰσορροπίας τῶν πολιτικῶν δυνάμεων στό ἐσωτερικό τοῦ κράτους, ὅπου ὁ πατέρας του 'Αλῆς ἄρχιζε σταδιακά νά περιέρχεται στήν δυσμένεια τοῦ σουλτάνου, ἐνῶ ἡ διεθνής συγχυρία, ή ναπολεόντεια εἰσδολή στήν Ρωσσία φαινόταν προσωρινά νά ἀποσοδεῖ τό ρωσσικό κίνδυνο ἀπό τό Αἰγαῖο.

Οἱ διοικητές πού διαδέχτηκαν τόν Βελη στήν Πελοπόννησο δέν κατόρθωσαν νά ἀναχαιτίσουν, παρά τίς προσπάθειές τους, τήν πολιτική δύναμη τῶν ἀγιάνηδων. Σέ πολλές περιπτώσεις προτιμοῦσαν νά παραμένουν στήν Κωνσταντινούπολη καί νά δρίζουν κάποιον Πελοποννήσιο ἀγιάνη τοποτηρητή τους. Οἱ ἀγιάνηδες τῆς Πελοποννήσου συναγωνίζονταν γιά τήν διεκδίκηση τῶν διοικητικῶν ἀξιωμάτων πού ἐπί τέλους ἔδλεπαν νά περιέρχονται καί ἐπίσημα στά χέρια τους. Χρειάζονταν ὅμως πολλά χρήματα γιά νά δωροδοκοῦν



τά άρμόδια κέντρα έξουσίας στήν πρωτεύουσα καί νά έξασφαλίζουν τήν ἀπαραίτητη ὑποστήριξη ἀπό τό σουλτανικό περιβάλλον. Στό οἰκονομικό ζήτημα έξυπηρετήθηκαν, μέ ποικίλα πολιτικά ἀνταλλάγματα, ἀπό χριστιανούς κοτζαμπάσηδες, κομματικούς τους φίλους.

Μέ τόν καιρό οἱ ἀγιάνηδες τῆς Πελοποννήσου έξαρτήθηκαν οἰκονομικά ἀπό τούς κοτζαμπάσηδες. Στό μεταξύ, οἱ ἁπλοί ραγιᾶδες καταπιέζονταν δλο καί περισσότερο ἀπό τήν ἐπαχθῆ φορολόγηση καί τίς ἀνυπολόγιστες αὐθαιρεσίες. Ἡ ἀγανάκτηση περίσσευε. Καί καθώς ἡ οὐσιαστική πολιτική δύναμη εἶχε πιά μεταφερθεῖ μαζί μέ τήν οἰκονομική στά χέρια μερικῶν χριστιανῶν κοτζαμπάσηδων, οί προοπτικές μιᾶς νέας, ἐπιτυχοῦς αὐτή τήν φορά ἐπανάστασης διαγράφονταν καθαρά στόν δρίζοντα. Τήν προετοιμασία τῆς ἐπανάστασης αὐτῆς εἶχε ἤδη ἀρχίσει συστηματικά καί ἀποφασιστικά μιά δμάδα Έλλήνων πατριωτῶν στήν Ὀδησσό τῆς Ρωσσίας, δταν στά 1814 ίδρυε τήν Φιλική Έταιρία.

Μέ ὅσα προαναφέραμε δέν ἐπιδιώκουμε ἀσφαλῶς νά δείξουμε ὅτι ἡ ἑλληνική ἐπανάσταση τοῦ 1821 ὑπῆρξε γέννημα τῆς ρωσσικῆς ἐξωτερικῆς πολιτικῆς. Πιστεύουμε ὅμως ὅτι οἱ ἀντιδράσεις πού προκάλεσε ἡ ἐπιθετική ρωσσική πολιτική κατά τῆς ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας ἔστω κι ἄν ὑπαγορευόταν, ὅπως ἦταν ἄλλωστε φυσικό, ἀπό τά ρωσσικά συμφέροντα, συντέλεσαν στήν ἐπίσπευση καταλυτικῶν ἐσωτερικῶν ἐξελίξεων στή δομή τῆς ὀθωμανικῆς ἐπαρχιακῆς διοίκησης. Οἱ ἐξελίξεις αὐτές διευκόλυναν τήν ἔκρηξη τοῦ ἑλληνικοῦ ἀπελευθερωτικοῦ ἀγώνα, ἀκριδῶς ὅπως ἡ ἐπιθετική ρωσσική πολιτική τοῦ 1828-29 συντέλεσε στήν τελική διπλωματική δικαίωσή του.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- Γιά τά 'Ορλωφικά βλ. Τάσου 'Αθ. Γριτσόπουλου,
   Τά 'Ορλωφικά, 'Η ἐν Πελοποννήσω ἐπανάστασις τοῦ
   1770 καί τά ἐπακόλουθα αὐτῆς, ἐν 'Αθήναις, 1967.
- 2. Γιά τό δθωμανικό φορολογικό σύστημα βλ. 'Αναστασίας Κυρκίνη Κούτουλα, 'Η δθωμανική διοίκηση στήν Έλλάδα, 'Η περίπτωση τῆς Πελοποννήσου (1715-1821), 'Αθήνα, 1996.
- 3. Βλ. Yuzo Nagata, Muhsinzade Mehmed pasa ve ayanlik Muessesesi, (Ὁ Μουχσίν ζαντέ Μεχμέτ πασᾶς καί δ θεσμός τῶν ἀγιάνηδων), Τόκυο, 1976.
- 4. Βλ. σχετικά Yuzo Nagata, Greek Rebellion of 1770 in the Morea peninsula, Some remarks through the Turkish Sources (στό Studies on the Social and Economic History of the Ottoman Empire, σελ. 103-117, Σμύρνη 1995).
- 5. Γιά τήν περίοδο τῆς 'Αλδανοκρατίας 6λ. Μιχαήλ Σακελλαρίου, 'Η Πελοπόννησος κατά τήν Δευτέραν Τουρκοκρατίαν (1715-1821), σελ. 193-206, 'Αθήνα 1978 καί 'Απ. Βακαλόπουλου, Τστορία τοῦ Νέου Έλληνισμοῦ, τ. Δ., σσ. 444-456, Θεσσαλονίκη 1973.
- 6. Ἐπρόκειτο γιά τούς ᾿Αλῆ ᾿Αγᾶ ἀπό τά Φάρσαλα (Τσατάλτζα) καί τόν Ὁσμάν μπέη ἀπό τήν Λάρισα (Γενί Σεγίρ) (6λ. Nagata, ὅπ.π., σ. 113).
- Σχετικά μέ τήν περίοδο ἐπιρροῆς τοῦ Γαζῆ Χασάν στά πράγματα τῆς Πελοποννήσου βλ. Κυρκίνη - Κούτουλα, ὅπ.π., σσ. 102-104.
- 8. ANF, AE, B472, ἐπιστολή τοῦ Γάλλου προξένου στήν Κορώνη πρός τό Γαλλικό Υπουργεῖο Ἐξωτερικῶν στίς 31 Αὐγούστου 1784.
  - 9.  $^{\circ}O\pi.\pi$ .
- 10. Βλ. Nagata, ὅπ.π., σελ. 114. Ἐπρόκειτο γιά τόν ivaz Pasha zade Ibrahim Efendi.
- 11. Βλ. John Alexander, Brigandage and Public Order in the Morea 1685-1806, σ. 146:53, ᾿Αθήνα,
- 12. Γιά τίς ρωσσικές ἀντιρρήσεις κατά τοῦ Βελῆ δλ. ἀχμέτ Μουφίτ, ἀλλή πασᾶς ὁ Τεπελενλῆς (1744-1822), Β΄ ἔκδοση, σσ. 87-88, Ἰωάννινα 1993.
- Βλ. ἀΑντ. Λιγνοῦ, ἀΑρχεῖον τῆς Κοινότητας Ὑδρας, τ. 3, σ. 262, Πειραιᾶς 1922.
- Βλ. Νικόλα Βερνίκου, Τό Σχέδιο Αὐτονομίας τῆς Πελοποννήσου ὑπό Γαλλική Ἐπικυριαρχία, ᾿Αθήνα 1997.
   Θπ.π. σσ. 64-65.





## Ἡ Ἑλλάδα στό ἔργο τοῦ Πούσκιν

Levon Hakobyan

Πούσκιν ἦταν ὄχι μόνο μεγάλος ποιητής, ἀλλά καί ἡ ποίησή του ἦταν ἡ κινητική δύναμη, ἡ ὁποία προσδιόρισε ἀπό πολλές ἀπόψεις τήν κατεύθυνση τῆς ἐξέλιξης τῆς ρωσσικῆς λογοτεχνίας καί γενικά τῆς ρωσσικῆς καλλιτεχνικῆς σκέψης.

Τό δραχύ χρονικό διάστημα πού ἔζησε καί δημιούργησε τά ἔργα του, ἦταν γιά τήν ἱστορία τῆς ρωσσικῆς λογοτεχνίας ἡ πιό σημαντική, ἡ πιό δασική περίοδος, διότι ἀκριδῶς σ' αὐτή τήν ἐποχή ἡ ρωσσική λογοτεχνία, ἡ ὁποία λόγῳ τῶν συγκεκριμένων περιστάσεων εἶχε καθυστερήσει στήν ἱστορική της ἐξέλιξη, ὑπερνίκησε (ἀπό πολλές ἀπόψεις χάρη στόν Πούσκιν) τήν καθυστερήσή της καί μπῆκε σχεδόν ταυτόχρονα μέ τίς λογοτεχνίες τῆς Δυτικῆς Εὐρώπης στήν ἐποχή τοῦ ρομαντισμοῦ.

Ἡ ἀρχή τοῦ ἔργου τοῦ Πούσκιν πέφτει στήν περίοδο τῆς παρακμῆς τοῦ ρωσσικοῦ κλασσικισμοῦ, ὅταν ἄρχισαν νά κλονίζονται οἱ σκληροί κανόνες τῆς κλασσικιστικῆς ποιητικῆς καί ὕστερα ἀπό τήν βραχύχρονο περίοδο τοῦ σεντιμενταλισμοῦ, στήν ρωσσική λογοτεχνία ἄρχισαν νά εἰσχωροῦν καινούριες εἰκόνες ἑνός ἄλλου καλλιτεχνικοῦ συστήματος, πού ἐμφανίζεται στήν Δύση τοῦ ρομαντισμοῦ.

Τά πρῶτα τριάντα χρόνια τοῦ δέκατου ενατου αἰώνα ὁ ρομαντισμός εἶχε κυριαρχήσει σχεδόν δλοκληρωτικά στήν ρωσσική λογοτεχνία καί μόνο στό τέλος τῆς δεύτερης δεκαετίας στήν Ρωσσία ὅπως καί στό δυτικοευρωπαϊκό πολιτισμό ἄρχισε νά διαφαίνεται τό περίγραμμα τοῦ ρεαλισμοῦ.

Ό Πούσκιν ἦταν ὅχι μόνο μάρτυρας αὐτῶν τῶν ἀλλαγῶν στήν ρωσσική λογοτεχνία, ἀλλά καί ὁ ἴδιος ἦταν ἕνας ἀπό τούς πρώτους, πού εἶτχε ἑδραιώσει τόν ρομαντισμό στήν Ρωσσία, ὅπως καί ἀργότερα θά ἑδραίωνε τήν ρεαλιστική ἀρχή τῆς γνώσης τοῦ κόσμου.

Στήν διάρκεια ὅλης τῆς καλλιτεχνικῆς ζωῆς τοῦ Πούσκιν ὅπως καί τῶν ἄλλων ποιητῶν τοῦ

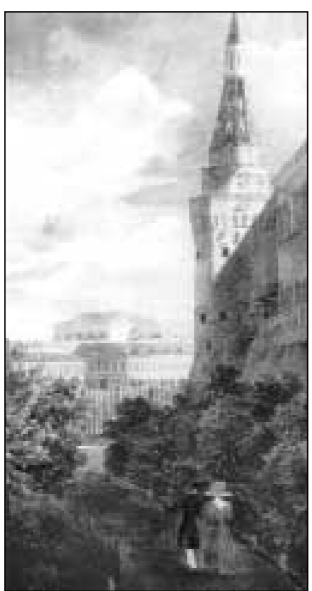
λεγόμενου «χύχλου τοῦ Πούσχιν» τό θέμα τῆς Έλλάδας, τοῦ έλληνικοῦ χόσμου, τοῦ έλληνικοῦ πολιτισμοῦ ἦταν πολύ ἐπίχαιρο καί εἶχε ἀντιμετωπιστεῖ διαφορετικά, ἀναλόγως τοῦ καλλιτεχνικοῦ συστήματος, στό ὁποῖο εἶχε δημιουργηθεῖ τό συγκεκριμένο ἔργο.

Στήν ἐποχή τοῦ κλασσικισμοῦ τό θέμα τῆς ἀρχαίας ἦταν ὅχι μόνο διαδεδομένο πολύ, ἀλλά καί μᾶλλον ἦταν τό πιό σημαντικό πού διαπότιζε ὅλη τήν καλλιτεχνική συνείδηση αὐτῆς τῆς ἐποχῆς. Καθιερώνοντας τήν ὑψηλότατη ἀξία τοῦ ἀρχαίου πολιτισμοῦ, οἱ κλασσικιστές στά ἔργα τους ἀναδημιουργοῦσαν μυθολογικές καί ἱστορικές ὑποθέσεις, ἀντέγραφαν τίς λογοτεχνικές μορφές καί τό μετρικό ρεπερτόριο τῶν ἀρχαίων καί ἐκπόνησαν τήν καινούργια ποιητική, δασιζόμενη στίς γνωστές ποιητικές τοῦ ἀρχαίου κόσμου, ἀλλά πιό ἐκλεπτυσμένη καί πιό αὐστηρή.

Στά πιό ἐπίσημα εἴδη κλασσικιστικῆς ποίησης, τίς ωδές καί τίς ἐπιστολές, τά ὁποῖα ἔχει δημιουργήσει ο Πούσκιν στά πρῶτα του ἔργα ἀφθονοῦν οἱ μυθολογικές εἰκόνες καί ἱστορικές ἀναφορές. Αὐτές οἱ εἰκόνες δημιουργημένες κατά τούς κανόνες τοῦ κλασσικισμοῦ, εἶναι στατικές καί ἀμετάβλητες στό κείμενο, καί δέν ἐξελίσσονται, ὅπως καί δέν ἐξελίσσονται τά ἀρχαῖα ἀγάλματα καί ναοί, πού ίδανικά ἐνσάρκωσαν κατά τήν γνώμη τῶν κλασσικιστῶν τήν ιδέα τῆς ἐκτός χρόνου καί αἰώνιας ἀξίας. Οἱ εἰκόνες αὐτές δέν ζοῦν στό ἔργο, ἀλλά παραμένουν ἐκεῖ, σάν ἀντικατάσταση ἄλλης εἰκόνας, σάν ἀλληγορία ἤ ἔμβλημα: ὁ μύστης τοῦ Παρνασσοῦ εἶναι ὁ ποιητής, ὁ Πήγασος εἶναι ἡ ποιητική ἔμπνευση, ὁ 'Απόλλωνας ἤ ὁ Φοῖβος εἶναι ἡ ποίηση... 'Ηλύσια, "Έρως, Υποκρήνη, Έρμῆς - ὅλα τά ὀνόματα καί τοπωνύμια αὐτά, δανεισμένα ἀπό τήν ἀρχαία μυθολογία, στά πρῶτα ἔργα τοῦ Πούσκιν, οὐσιαστικά προσανατολισμένα στήν παράδοση τοῦ κλασσικισμοῦ, δέν εἶναι εἰκόνες στήν αὐστηρή σημασία τῆς λέξης, ἀλλά εἶναι συνώνυμα, ἤ καλύτερα περιφράσεις ἐκείνης ἤ ἄλλης λέξης ἤ

<sup>-</sup> Ὁ **Levon Hakobyan**, Ύφηγητής τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Ἐρεβάν, εἶναι σήμερα διδάσκαλος τῆς ρωσσικῆς γλῶσσας στό Πανεπιστήμιο ᾿Αθηνῶν.





ἔννοιας, οἱ ὁποῖες βρίσκονται ἔξω ἀπό τά μυθολογικά συμφραζόμενα.

Σ' αὐτά τά ἔργα τοῦ Πούσκιν, ὅπως καί σέ ὅλη τήν προηγούμενη κλασσικιστική παράδοση, τό μυθολογικό ὄνομα μόνο παραπέμπει στόν μύθο, ἀλλά δέν τόν πραγματοποιεῖ, καί ἀπό τήν πολυσήμαντη μυθολογική εἰκόνα μένει ἡ πιό ἁπλῆ της μορφή - ἡ ἀλληγορία.

Τά έλληνικά θέματα καί οἱ έλληνικές εἰκόνες παίρνουν καινούρια ποιότητα στόν ρομαντικό πολιτισμό. Στό ρωσσικό ρομαντισμό, καί ἰδιαίτερα στήν ποίηση τοῦ Πούσκιν, μποροῦμε νά ἀνακαλύψουμε τρία βασικά θέματα, δεμένα μέ τόν έλληνικό κόσμο.

Τό πρῶτο ἀπ' αὐτά, τό πιό διαδεδομένο, ὶδιαιτέρως στήν ἀρχική περίοδο τοῦ ρομαντισμοῦ καί ἀμέσως δεμένο μέ τήν καινούρια κοσμοθεωρία εἶναι ἡ ἀντίληψη τῆς Ἑλλάδος ὡς εἰδύλλιο.

Ἡ χαρακτηριστική γιά τήν ποιητική σκέψη τῶν ρομαντικῶν, καί δεδαίως τοῦ Πούσκιν ἰδέα τῆς δικοσμίας, ἡ ὁποία περιέχει τήν ἀντιπαλότητα τοῦ πραγματικοῦ κόσμου τοῦ ὄχλου καί τοῦ ίδανικοῦ κόσμου τοῦ ρομαντικοῦ ήρωα, τοῦ κόσμου τῆς ἐλευθερίας, τοῦ ὀνείρου καί τῆς άρμονίας, λύνεται μέ τήν ἀναχώρηση τοῦ ἥρωα ἀπό τόν μάταιο κόσμο τοῦ ὄχλου στόν κόσμο τῶν ἀπόλυτων πνευματικών άξιών. 'Απ' αὐτή τήν άποψη ὁ ἀρχαῖος κόσμος ὡς ὁ κόσμος τῆς ὀμορφιᾶς καί τῆς άρμονίας, τῆς τέχνης καί τῆς ἐλεύθερης σκέψης, καθ' δλοκληρίαν ἀνταποκρίνονταν σ' αὐτό τό ἰδανικό τοῦ ἥρωα τοῦ ρομαντισμοῦ. Στήν περίοδο αὐτή τό έλληνικό θέμα στήν ποίηση τοῦ Πούσκιν παρουσιάζεται δασικά στό εἶδος τῶν ᾿Ανακρεόντειων ποιημάτων — ἑνός ἀπό τά πιό διαδεδομένα εἴδη τῶν πρώτων ρομαντικῶν, τό όποῖο ἀντιτάσσεται μέ τήν ἐπιχούρεια κοσμοαντίληψή του στά ἐπίσημα ὑψηλά εἴδη τοῦ κλασσικισμοῦ μέ τήν πανηγυρικότητά τους καί τήν άλληγορικότητά τους. Ίδιαίτερα στό εἶδος αὐτό ό Πούσκιν ἔχει δημιουργήσει τήν εἰκόνα τῆς εἰδυλλικής άρχαιότητας τοῦ κόσμου τῶν ὀνείρων καί τῶν πνευματικῶν δλέψεων τοῦ λυρικοῦ ἥρωά του.

Τό δεύτερο θέμα, δεσμένο μέ τό έλληνικό κόσμο στήν ποίηση τοῦ Πούσκιν εἶναι ἡ ἀντίληψη τῆς Ἑλλάδος ὡς ἰδανικό. Σ' αὐτή τήν θεματική δμάδα ἀναφέρονται τά ἔργα, τά δποῖα ἔχουν πολιτική κατεύθυνση, ἀπόηχο τῶν γνωστῶν γεγονότων στήν πολιτική κατάσταση τῆς χώρας (ή ἐπανάσταση τῶν δεκεμβριστῶν καί οἱ συνέπειές της). Στά ἔργα αὐτά διαγράφεται ἡ εἰκόνα τοῦ ἰδανικοῦ κράτους, ὅπως ἦταν γιά τούς ρωσσικούς ρομαντικούς «δ χρυσός αἰώνας» τῆς ίστορίας τῆς Ἑλλάδας. Τό βασικό μοτίβο αὐτῶν τῶν ἔργων — ἡ ἀντίσταση κατά τῆς τυραννίας εἶχε κιόλας ἀρκετές παραδόσεις στήν ρωσσική λογοτεχνία τῆς προηγούμενης περιόδου, ἐνῶ ή ρομαντική παρουσία αὐτοῦ τοῦ θέματος στήν εὐρωπαϊκή λογοτεχνία ἦταν καθιερωμένη ἀπό τό ὄνομα τοῦ Βύρωνα.

Τελικά, τό τρίτο βασικό θέμα στό ἔργο τοῦ Πούσκιν εἶναι δεμένο μέ τήν σύγχρονή του περίοδο, μέ τήν ἐπανάσταση τοῦ 1821, εἰδικά, γιά τήν ὁποία ἔχει γράψει ἐνθουσιώδη γράμματα στόν ἀδελφό του καί στούς φίλους του, ἐνῶ ἔχει γράψει καί μερικά ποιήματα («Ὁ πόλεμος» κ.λπ.) Νά μήν κλαῖς, πιστή ἐλληνίδα.

'Εδῶ εἶναι σπουδαῖο νά σημειώσουμε τό έξῆς:

ΑΦΙΕΡΩΜΑ ΣΤΙΣ ΕΛΛΗΝΟΡΩΣΣΙΚΕΣ ΣΧΕΣΕΙΣ

καί ἡ ἴδια ἡ ἐπανάσταση, καί οἱ σκοποί της, καί οἱ ῆρωές της ὁλοκληρωτικά ἀντιστοιχοῦν στά ἰδανικά τῆς ρομαντικῆς κοσμοαντίληψης. Ἡ ἐπανάσταση ἐξ ὀνόματος τῆς ἐλευθερίας τοῦ λαοῦ ἀντιστοιχοῦσε στά ἰδανικά τοῦ ρομαντισμοῦ,
καί ἔγινε ἡ ἐνσάρκωση τοῦ ρομαντικοῦ ῆρωα ὁ ἴδιος ὁ ᾿Αλέξανδρος Ὑψηλάντης — στρατηγός
τοῦ ρωσσικοῦ στρατοῦ, πού ἐγκατέλειψε τά πάντα, γιά νά πολεμήσει γιά τήν ἀπελευθέρωση τοῦ ἑλληνικοῦ λαοῦ.

Σημειωτέον, ὅμως, ὅτι οἱ εἰκόνες τῆς σύγ- χρονης Ἑλλάδας στά ἔργα τοῦ Πούσκιν ἔτσι καί ἀλλιῶς προβάλλονται μέσα ἀπό τό πρῖσμα τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλλάδας. Σέ ὅλα τά ποιήματα, τά ἀφιερωμένα στήν ἑλληνική ἐπανάσταση ὁπωσδήποτε ὑπάρχει ὁ παραλληλισμός μέ τήν ἀρχαιότητα. Ὁ σύγχρονος Ἑλληνικός κόσμος στήν συνείδηση τοῦ Πούσκιν πάντα εἶναι ἡ ἀντανάκλαση τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλλάδας.

"Ας τονίσουμε εδῶ κάτι σημαντικό ὄχι μόνο γιά τόν Πούσκιν, ἀλλά καί γιά ὅλους τούς ρομαντικούς, μιά ιδέα τῆς ρομαντικῆς ἱστοριογραφίας, τοῦ Herder: καταλαβαίνοντας τούς ἄλλους πολιτισμούς καί τούς ἄλλους λαούς καταλαβαίνουμε καί τόν δικό μας. Γι' αὐτό οἱ ρομαντικοἱ ἐξέταζαν τόσο προσεκτικά τόν ἄλλο κόσμο, προσπαθῶντας νά βροῦν ἀπαντήσεις γιά τίς ἀξίες στόν δικό τους πολιτισμό, στήν δική τους ἱστορία.

Έτσι, στήν εἰκόνα τοῦ σύγχρονου ελληνικοῦ κόσμου ὁ Πούσκιν ἀπό μιά πλευρά εἶχε δεῖ τό ἀκατάλυτο πνεῦμα τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλλάδας, καί ἀπό τήν ἄλλη - τά ὁράματα τῶν σύγχρονων Ἑλλήνων ἀντανακλώμενα σάν σέ καθρέφτη στήν ἱστορία τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλλάδος ἦταν καί ἡ ἀντανάκλαση στήν σύγχρονη ρωσσική ζωή, τῶν ἰδανικῶν τῆς ἐλευθερίας καί τῆς ἀντίστασης κατά τῶν τυράννων.



# «Ζητεῖες» Ἡγιορειτῶν στήν Ρωσσία: δύο ἀνέκδοτα ὁδοιπορικά Σιμωνοπετριτῶν μοναχῶν στήν Ρωσσία τοῦ περασμένου αἰώνα (1888-1892)

Κώστας Μ. Σταματόπουλος

ξ ὄσων γνωρίζω, δέν ἔχομε πληροφορίες γύρω ἀπό τήν διεξαγωγή άγιορειτικῶν ζητειῶν στήν Ρωσσία τοῦ Κιέδου, οὔτε ἔχω ύπ' ὄψιν νά ύπῆρξε ἀντιστρόφως, ἐκ μέρους δηλαδή τῶν ἡγεμόνων της, οἰκονομική ἐνίσχυση πρός τά άγιορειτικά μοναστήρια, ἔστω καί πρός μόνον τά ρωσσικά¹. Ἡ Ρωσσία ἦταν μακρυά. Κι δποιος ἔφθανε ἀπό ἐκεῖ γιά νά ἀσκητεύσει στό "Όρος, εἴτε δέν ἐπέστρεφε στήν πατρίδα του, εἴτε, ἐάν ἐπέστρεφε, ἦταν γιά νά μεταλαμπαδεύσει στήν ρωσσική πραγματικότητα τήν άγιορειτική πνευματική ἐμπειρία². Ἄλλως τε, τό Βυζάντιο ἦταν ἀκόμη ἀκμαῖο. ᾿Αλλά καί ὅταν πλέον θά παύσει νά εἶναι, οἱ ἐθνικοί ἡγεμόνες τῆς Βαλκανικής θά συναγωνισθοῦν μεταξύ τους στήν μίμηση της εὐσεδείας τῶν αὐτοχρατόρων τῆς Βασιλεύουσας καί τῆς γενναιοδωρίας τους πρός τίς ἱερές μονές, συνεχίζοντας ἔτσι τήν αὐτοκρατορική ρωμαϊκή παράδοση μέσα ἀπό ἕνα ἀναπόσπαστο χαρακτηριστικό τῆς εἰκόνας καί τῆς ἀποστολής τοῦ προτύπου ὀρθοδόξου ἡγεμόνος.

Τό μακρυνό καί τολμηρότατο ταξίδι τῆς Ρωσσίας ἐπομένως, δέν θά ἀποτολμηθεῖ ἀπό τούς Ἡγιορεῖτες παρά μόνον ὕστερα ἀπό τήν ἐγκατάλειψη κάθε ἐλπίδας ὑλικῆς ὑποστηρίξεως ἀπό χῶρες καί ἡγεμόνες ἐγγύτερους. Καί τοῦτο δέν θά συμβεῖ, παρά μόνον μετά τήν ὁλοκλήρωση καί ἑδραίωση τῆς ὀθωμανικῆς κατοχῆς στά Βαλκάνια — δεδομένου ὅτι οἱ μετακινήσεις προϋποθέτουν πάντοτε ἕνα ἐλάχιστον ἀσφαλείας τῶν ὁδῶν — ὡς ἀποτέλεσμα τῆς ἀναστατώσεως πού ὁ ἀλλόθρησκος κατακτητής ἐπέφερε στά οἰκονονικά τῶν μοναστηριῶν.

'Αλλά, γιά νά στραφοῦν τά ἁγιορειτικά μοναστήρια καθώς καί τά ὀρθόδοξα τουρκοκρατούμενα πατριαρχεῖα καί οἱ λοιπές μεγάλες μονές τῆς ελληνορθόδοξης 'Ανατολῆς πρός τούς ἡγεμόνες τῆς Μοσχοδίας καί νά ζητήσουν δοήθεια, ἔπρεπε νά συντρέξουν καί ἄλλοι λόγοι.

Ὁ πρῶτος ἀπό αὐτούς ἦταν ἡ ἄνοδος, στήν συνείδηση τοῦ ὀρθόδοξου κόσμου, τοῦ γοήτρου τῆς Ρωσσίας τό δποῖον στηριζόταν, ἀφ' ἑνός στήν ἀποδεδειγμένη πολιτικο-στρατιωτική ἰσχύ καί, ἀφ' ἐτέρου, στήν προσήλωση τῆς χώρας στήν 'Ορθοδοξία. 'Ο συνδυασμός τῶν προϋποθέσεων αὐτῶν μόλις πού ἄρχιζε νά διαμορφώνεται στήν Μοσχοδία τοῦ τέλους τοῦ 15ου αἰώνα, δίδοντας ἔτσι κάποια δάση στήν ἐπίσης ὑπό διαμόρφωσιν ίδεολογία τῆς Μόσχας ὡς τρίτης καί δριστικής Ρώμης. Τό κύρος τής ανερχόμενης όρθόδοξης δύναμης τοῦ δορρᾶ θά ἐνισχυθεῖ ἀκόμη περισσότερο τόν 16ο καί 17ο αίωνα, ωσπου τόν 180, ή Ρωσσία θά κυριαρχήσει στήν συνείδηση τῶν ὀρθοδόξων τουρκοκρατούμενων λαῶν ὡς ἡ ήγέτις δύναμη τῆς Ὀρθοδοξίας. Πότε; "Όταν ή ήγεσία της, ὄχι μόνον εἶχε παύσει νά ἀκολουθεῖ καί νά ἐμπνέεται ἀπό τήν δυζαντινή ὀρθόδοξη παράδοση, άλλ' εἶχε ἐπιπλέον στραφεῖ στό ἐσωτερικό τῆς χώρας, μέ σκληρά μέτρα κατά τῆς Ἐκκλησίας πού ἦταν δ κύριος ἐκφραστής της.

"Επρεπε, δεύτερον, ή ίδια ή Ρωσσία νά συνειδητοποιήσει τόν έξέχοντα καί ήγετικό της ρόλο ἐπικεφαλῆς τῶν ὀρθόδοξων λαῶν, κάτι πού ἐπίσης δέν ἔγινε αὐτόματα. Στά χρόνια τοῦ Ἰδάν Δ΄ τοῦ Τρομεροῦ (1533-1584), ἡ σύσφιξη τῶν σχέσεων μέ τήν ὀρθόδοξη ἸΑνατολή ἐνισχύθηκε μέ τήν ἀποστολή ἀποκρισιαρίων καί δωρεῶν, διαδικασία πού θά συνεχισθεῖ καί στά ἑπόμενα χρόνια. Στήν περίοδο μάλιστα τῆς παντοδυναμίας τῶν πατριαρχῶν, τοῦ δασιλεοπάτορος Φιλαρέτου

<sup>\*</sup> Τό παρόν δημοσίευμα ἀποτελεῖ τήν εἰσήγηση τοῦ γράφοντος στό διεθνές συνέδριο μέ θέμα «Ἡ διασπορά τῶν Ἑλλή-νων στήν Ρωσσία ἀπό τήν πτώση τῆς Πόλης μέχρι σήμερα», πού πραγματοποιήθηκε στό παλαιό ἀμφιθέατρο τῆς Ἰατρικῆς Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου ᾿Αθηνῶν, ἀπό τίς 5 ἔως τίς 8 Μαΐου 1992.

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  53

καί ιδιαίτερα τοῦ μεγάλου Νίχωνος, θά καταστεῖ ἔνα ἀπό τά κύρια μέσα πραγματοποιήσεως τῆς ρωσσικῆς ἐξωτερικῆς Ostpolitik.

"Επρεπε, τρίτον, ή Ρωσσία νά ἦταν σέ θέση νά ἀνταποκριθεῖ ὑλικῶς, στοιχεῖο ἐπίσης διόλου αὐτονόητο, καθώς ἐπί αἰῶνες τό μέγιστο μέρος τῶν πόρων της, τό μέγιστο μέρος τῶν πολυτίμων μετάλλων πού εἶχε στήν κατοχή της, περνοῦσε στά χέρια τῶν Τατάρων τῆς Χρυσῆς ՝ Ορδης, στούς δποίους υστερα ἀπό τήν μογγολική εἰσδολή τόν 13ο αἰῶνα, ἦσαν φόρφ ὑποτελεῖς οί ρωσσικές χριστιανικές ήγεμονίες<sup>3</sup>. Άλλά καί άργότερα, μετά τήν έξασθένιση καί τήν ἀποτίναξη τῆς μογγολικῆς ἐπικυριαρχίας, ἡ οἰκονομική κατάσταση τῆς Ρωσσίας — ἤ ὀρθότερα τῶν Ρωσσιῶν πλήν τοῦ Νόβγκοροντ — ἐλάχιστα βελτιώθηκε, έξ αἰτίας δύο χυρίως λόγων: α) διότι οί δμορες ρωμαιοχαθολιχές χῶρες, ἤτοι ἡ Πολωνία - Λιθουανία καί οἱ Χανσεατικές πόλεις τῆς Βαλτιχής, κάθε φορά πού εύρίσκοντο σέ πόλεμο μέ τήν Μοσχοδία ἀπαγόρευαν τήν εἴσοδο στό ἔδαφός της πολυτίμων μετάλλων πού εἴτε προήρχοντο ἀπό αὐτές εἴτε ἀπλῶς διέσχιζαν τήν ἐπικράτειά τους, καί 6) διότι ή τεχνολογική ύπανάπτυξη τῆς Ρωσσίας καθιστοῦσε ἀδύνατη τήν ίκανοποιητική ἐκμετάλλευση τῶν ἤδη γνωστῶν καί δυνάμει πλουσίων μεταλλείων άργύρου τῆς Πετσόρα καί τῆς Τούλμα. Ἐξ οδ καί οἱ συχνέςπυχνές ἐχχλήσεις τῶν Ρώσσων ἡγεμόνων στά τέλη τοῦ 15ου καί καθ' ὅλον τόν 16ο αἰῶνα, στήν Ούγγαρία καί τήν Ίταλία, μέ σκοπό τήν προσκέλκυση πεπειραμένων μεταλλωρύχων4. Οδηγροι ἄλλωστε ἦσαν οί νομισματοχόποι ἐχεῖνοι πού ἐπέτρεψαν στήν Μοσχοδία νά κόψει, στά 1483, τό πρῶτο χρυσό νόμισμα τῆς ἱστορίας της<sup>5</sup>.

Γίνεται έπομένως σαφές στόν ἀναγνώστη πώς, ἀκόμη καί ἄν δέν ληφθοῦν ὑπ' ὅψιν οἱ δυσκολίες καί οἱ κίνδυνοι τοῦ ταξιδιοῦ μέσα ἀπό χῶρες εἴτε ἀνασφαλεῖς — ὅπως ἦταν τό κοζακικό Νο man's land πού ἐκάλυπτε μέγα μέρος τῆς Οὐκρανίας — εἴτε σαφῶς ἐχθρικές — ὅπως συνήθως ἦσαν οἱ ἀπέραντες κτήσεις τοῦ Πολωνοῦ ὅασιλέως πού ἄγγιζαν τό Σμολένσκ — ἡ κατάσταση πού περίμενε τοὺς 'Αγιορεῖτες μοναχούς στήν Μόσχα, ἀκόμη καί τόν προχωρημένο 16ο αἰῶνα, κάθε ἄλλο ἦταν παρά εἰδυλλιακή. Καί, κατ' ἐπέκτασιν, πρέπει νά ὑποτεθεῖ πώς ἡ ἀνάγκη πού τοὺς ὠθοῦσε ἦταν ἀνάλογη μέ τήν τόλμη τους.

Δέν θά ἐμπλαχοῦμε σέ λεπτομέρειες<sup>7</sup>. Υπενθυμίζομε μόνον πώς ἡ ἐπίσημη ἀπαρχή τοῦ θεσμοῦ τῆς ζητείας μεταξύ τοῦ 'Αγίου ''Ορους χαί

τῆς Ρωσσίας χρονολογεῖται μόλις στά 1509, μέ τήν ἀναγνώριση ἐκ μέρους τοῦ Βασιλείου Γ΄ στούς παντελεϊμονῖτες μοναχούς τοῦ δικαιώματος εἰσόδου στό ρωσσικό ἔδαφος, ἀνά τετραετία, τριμελοῦς ἀντιπροσωπείας, πρός συλλογήν ἐλαιῶν<sup>8</sup>. Σημειωτέον πώς στά 1497 εἶγε ἐπιγειρηθεῖ, ἐπίσης ἀπό τούς παντελεϊμονῖτες, μία πρώτη ἀνιχνευτική ἐξόρμηση στήν Μόσχα, στήν αὐλή τοῦ Ἰβάν Γ΄ καί τῆς έλληνίδος συζύγου του Σοφίας-Zωῆς Παλαιολογίνας $^9$ . Τά ἀποτελέσματά της ὑπῆρξαν ἐνθαρρυντικά γιά τήν χειμαζόμενη ρωσσική μονή πού ἀπεφάσισε νά ἐπαναλάδει τήν ἀποστολή καί εἰ δυνατόν νά ἐξασφαλίσει μόνιμη χορηγεία. Ή συμφωνία τοῦ ἔτους 1509 θά ἀποτελέση τό πρότυπο παρομοίων συμβάσεων πού, κατά κανόνα, ἀνανεώνονταν στήν ἀρχή κάθε καινούργιας βασιλείας. Στά τέλη τοῦ 16ου αλώνα οι άγειορειτικές μονές πού ἀπελάμδαναν τό δικαίωμα τῆς ζητείας στήν Ρωσσία ἦσαν, πλήν τῆς Ρωσσικῆς, ἡ Χελανδαρίου, ἡ Βατοπεδίου, ἡ Κουτλουμουσίου καί ή τοῦ Παντοκράτορος 10.

Στό γύρισμα τοῦ αἰώνα οἱ ζητεῖες διεκόπησαν ἀπότομα, καθώς ἡ Ρωσσία δυθίστηκε στό χάος τῆς «περιόδου τῶν ταραχῶν» (1604-1613). Ἡ ἐπανασύνδεσή της μέ τό Ὅρος θά γίνη στά 1626, μετά δηλαδή ἀπό τήν ἀπώθηση τῶν Πολωνῶν ἀπό τή Μόσχα, τήν ἀνάρρηση στόν θρόνο τῆς νέας δυναστείας τῶν Ρομανώφ (1613) καί μετά τήν ὑπογραφή μακροχρόνιας ἀνακωχῆς μέ τήν Πολωνία καί τήν Σουηδία.

Οἱ πρῶτοι Ἡγιορεῖτες πού ἐπέστρεψαν ἦσαν φυσικά καί πάλι οἱ Ρῶσσοι. Ἡ παρουσία τους στήν Μόσχα έγκαινίασε περίοδο μιᾶς περίπου έδδομηχονταετίας, στήν διάρχεια τῆς ὁποίας οί έλληνο-ρωσσικές ἐπαφές, μιά ἀπό τίς διαστάσεις τῶν ὁποίων ἦσαν οἱ ἁγιορειτικές ζητεῖες, διήνυσαν τήν χρυσῆ τους ἐποχή. Κι ἡ μέν τσαρική αὐλή γενίκευσε τό προνόμιο τῆς ζητείας, ἐπεκτείνοντάς το ἕως καί τήν παραμικρή άγιορειτική σκήτη, οί δέ καλόγεροι — καθώς οί δρόμοι ήσαν ολιγώτερον ανασφαλεῖς — ἐπορεύοντο ὅλο καί περισσότεροι στήν Ρωσσία κομίζοντας, γιά νά κερδίσουν τήν εὔνοια τῶν ἀρχῶν καί νά συγκινήσουν τά πλήθη, λείψανα καί εἰκόνες (ἄλλοτε μόνον πρός προσκύνησιν καί ἄλλοτε ώς δῶρα), φορητά κειμήλια καί χειρόγραφα, μέ τά δποῖα έμπλουτίσθηκαν τά ρωσσικά ίερά, τά σκευοφυλάχια καί οἱ διδλιοθῆκες.

Ό κανόνας πού ἐρύθμιζε τό καθεστώς τῶν ζητειῶν παρέμενε πάντοτε ἐκεῖνος τοῦ 1509. Ἑπομένως, δέν ἐπρόκειτο περί ἀληθινῆς περιοδείας: οἱ καλόγεροι ἔφθαναν στήν Μόσχα ἀκο-

NEA ΚΟΙΝΩΝΙΟΛΟΓΙΑ



λουθῶντας προδιαγεγραμμένη διαδρομή, εἰσέπρατταν τήν συμπεφωνημένη χορηγεία τους στό ποσό τῆς ὁποίας ἐνίοτε προσετίθετο ἡ συνδρομή τῆς μοσχοδίτικης ἐκκλησίας ἤ κάποια ἔκτακτη τσαρική δωρεά — καί ἀναχωροῦσαν, άκολουθώντας καί πάλι τήν ίδια πορεία. Ρητή ήταν ή ἀπαγόρευση ἐξαγωγῆς παντός ἐμψύχου ἤ άψύχου άγαθοῦ πού δέν προβλεπόταν στήν συμφωνία, ὅπως ἐπίσης καί ἡ ὑπέρβαση τῆς καθορισμένης ποσότητος. Ἐπίσης, σέ ἀντίθεση μέ τήν τακτική τῶν ἡγεμόνων τῆς Ούγγροβλαχίας καί τῆς Μολδαυΐας, δέν ἐδωρίζετο στά άγιορειτικά μοναστήρια γῆ. Στόν κανόνα αὐτόν δέν ἔχομε παρά μόνον δύο έξαιρέσεις, πού άμφότερες ἀφοροῦν σέ ἀκίνητα ἀστικά: α) τήν δωρεά<sup>11</sup> στήν μονή Χελανδαρίου ἀπό τόν Ἰβάν Δ΄ καί τούς γιούς του, στά 1564 («7072 ἀπό κτήσεως κόσμου» γράφει τό σχετικό χρυσόβουλο) μιᾶς ἐπαύλεως μέ ίκανό οἰκόπεδο στήν συνοικία Κιτάϊγκορόντ τῆς Μόσχας, πού τότε ἤκμαζε ὡς ἐκκλησιαστικό καί ἐμπορικό κέντρο<sup>12</sup>. Έκατόν εἴκοσι χρόνια άργότερα, ήτοι στά 1684, οί Χελανδαρινοί θά ἀνταλλάξουν τό ἐν λόγῳ ἀκίνητο ἀντί τοῦ ποσοῦ τῶν 100 ρουδλίων πού θά προστεθεῖ, ἐκεῖνο μόνον τό ἔτος, στό ποσό τῆς τακτικῆς χορηγείας τους <sup>13</sup>. Καί β) τήν δωρεά στήν μονή τῶν Ἰδήρων ἀπό τόν τσάρο ἸΑλέξιο Μιχαήλοβιτς, στά 1653, τῆς ἱστορικῆς μοσχοτικῆς μονῆς τοῦ ʿΑγίου Νικολάου «παρά τῆ ἀγορᾶ τῶν εἰκόνων», πού μετετράπη σέ ἰδηρητικό μετόχι καί ἐπέζησε ικς λίγο μετά τήν μπολσεδικική ἐπανάσταση τοῦ 1917 <sup>14</sup>.

Τόν 18ο αἰῶνα ἡ ρωσσική βοήθεια πρός τό "Αγιον "Όρος μειώθηκε αἰσθητά, ὅπως ἄλλως τε μειώθηκε - άγγίζοντας τά δρια τῆς ἐξαφάνισης ή ρωσσική παρουσία στήν άθωνική χερσόνησο. Τά αἴτια τῆς μεταδολῆς ἦσαν, ἀφ' ένός, ἡ άντιεκκλησιαστική πολιτική τῶν τότε τσάρων στό ὄνομα τοῦ ἐκσυγχρονισμοῦ καί, ἀφ' ἑτέρου, τό σκληρότερο δέσιμο τοῦ ἀγροτικοῦ πληθυσμοῦ στήν γη, ή ἐπιδείνωση τοῦ καθεστῶτος της δουλοπαροικίας. Τό ὅτι οἱ δωρεές τῶν τσάρων πρός τά ρωμαίϊκα μοναστήρια τῆς ὀθωμανικῆς ᾿Ανατολης δέν ἐξέλιπαν ἐντελῶς, ἀφείλετο στό ὅτι ἀποτελοῦσαν διάσταση τῆς «έλληνικῆς πολιτικής» τῶν Ρωμανώφ, μέσο δηλαδή ἀσκήσεως προπαγάνδας πρός τούς ὀρθοδόξους ραγιᾶδες. Πλήν δμως τά ποσά πού έξήγοντο ἀπό τήν Ρωσσία ἦσαν ὅλο καί μικρότερα, καίτοι ἡ αὐτοκρατορία τοῦ δορρᾶ ἦταν πλέον παγκόσμια δύναμη. "Ετσι, ή διοίκηση τοῦ ἰδηρητικοῦ μετοχίου στήν Μόσχα, προκειμένου νά κτίσει ἐκ νέου τά κατεστραμμένα ἀπό πυρκαϊά οἰκήματά του, δρέθηκε δίς στήν ἀνάγκη νά εἰσαγάγει χρήματα ἀπό τήν 'Οθωμανική αὐτοκρατορία, μία πρώτη φορά στά 1769, μία δεύτερη ὀκτώ χρόνια ἀργότερα... 15.

Ἡ θέση τῶν Ρώσσων στό Ἅγιον Ὅρος θά άρχίσει καί πάλι νά δελτιώνεται, ἀπό τά πρῶτα χρόνια τοῦ 19ου αἰώνα, ἐξ αἰτίας τῆς θετικώτερης στάσεως τῶν ρωσσικῶν ἀρχῶν ἔναντι τῆς 'Ορθοδοξίας γενικώτερα, εἰδικώτερα δέ ἔναντι τοῦ μοναχισμοῦ. Οἱ ἐπαφές μέ τό "Όρος ἀναζωπυρώθηκαν. Ἡ πρόοδος ώστόσο ὑπῆρξε ἀργή εως τά μέσα τοῦ αἰώνα. Ἐν συνεχεία ἡ κατάργηση τῆς δουλοπαροικίας, ἡ ἐπανάσταση στίς συγκοινωνίες, ή δημογραφική ἔκρηξη, ή φιλορθόδοξη ἐπίσημη ρωσσική αὐτοκρατορική ἰδεολογία καί ὁ πανσλαυισμός, συνετέλεσαν ὥστε ἡ ἐγκατάσταση τῶν Ρώσσων στόν Ἄθωνα νά ἀποκτήσει τίς διαστάσεις άληθινῆς πλημμυρίδος... ή ποιχίλη ἐκδήλωση τοῦ ρωσσιχοῦ ἐνδιαφέροντος γιά τό "Όρος συνέπεσε χρονικῶς μέ τό πλῆγμα πού υπέστη ή οἰκονομική υπόσταση τῶν άγιορειτικῶν μοναστηριῶν, ὕστερα ἀπό τήν κατάσχεση, έκ μέρους τοῦ ρουμανικοῦ κράτους, τῶν κτημά $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  55

των τους στήν νεοσύστατη Ρουμανία (1863). Κτημάτων πού ήσαν ἀπέραντα καί ἀπό τά ὁποῖα οἱ 'Αγιορεῖτες ἐπί αἰῶνες ἀντλοῦσαν τό μέγιστο μέρος τῶν ἐσόδων τους. 'Εστράφησαν τότε μαζικῶς πρός τήν φίλη, ἁγία Ρωσσία. Ἡ ὁποία, γιά τούς λόγους πού ἀνεφέρθησαν καί στούς ὁποίους θά πρέπει νά προστεθεῖ ἡ φλογερή πίστη τοῦ ρωσσικοῦ λαοῦ, θά καταστεῖ, ἔως τήν πτώση τοῦ τσαρικοῦ καθεστῶτος, γιά πρώτη φορά στήν ἱστορία, ὁ κύριος οἰκονομικός ὑποστηρικτής, ἡ βασική ἀρωγός τῶν ἁγιορειτικῶν μοναστηριῶν.

Έπομένως, ή συνοδεία τῶν Σιμωνοπετριτῶν, πού τήν νύκτα τῆς θης πρός 10η Δεκεμβρίου 1988 καταφθάνει στήν 'Οδησσό μέ τό δαπόρι ἀπό τήν Κωνσταντινούπολη, δέν πρωτοτυπεῖ. ἀκολουθεῖ πεπατημένη τήν δποία τέσσερις αἰῶνες ἐνωρίτερα, μέ μέσα πρωτόγονα, εἶχαν χαράξει, σπρωγμένοι ἀπό τήν ἀνάγκη θαρραλέοι άγιορεῖτες «ταξιδιῶται». Ἔτσι, τό όδοιπορικό τῶν ἐτῶν 1888-1892, τίς γενικές γραμμές τοῦ δποίου θά παρουσιάσωμε, ἀποτελεῖ ἕνα ἀπό τά τελευταῖα ἐπεισόδια τῆς μαχρᾶς ἱστορίας τῶν «ζητειῶν» ἤ ἱστορίας «λογειῶν» τοῦ ʿΑγίου "Ορους στήν μεγάλη δμόδοξη αὐτοκρατορία τοῦ Βορρᾶ, ἱστορία τήν ὁποία, δυόμισυ μόλις δεκαετίες ἀργότερα ἔμελλε νά διακόψει ὁ Α΄ Παγκόσμιος Πόλεμος, ή πτώση τοῦ τσαρισμοῦ καί ή ἐπιδολή στήν Ρωσσία τοῦ ἀθέου μπολσεδικικοῦ καθεστῶτος.

Τό ρωσσικό «ταξίδιο» τῶν Σιμωνοπετριτῶν μᾶς εἶναι γνωστό ἀπό τίς σημειώσεις πού ἐκράτησαν δύο ἀπό τά μέλη τῆς συνοδείας πού τό διεξήγαγε: ὁ καθηγούμενος Νεόφυτος καί ὁ ἱεροδιάκονος καί μετέπειτα ἡγούμενος τῆς Μονῆς, Ἰωαννίκιος.

Ὁ Νεόφυτος ἀντέγραψε τίς σημειώσεις του, τό ἔτος πού ἀκολούθησε τήν ἐπιστροφή του, ἀπό τήν Ρωσσία, στόν ἐπίσημο κώδικα τῆς Μονῆς, στόν όποῖο, ὕστερα ἀπό τήν όλοκληρωτική καταστροφή τοῦ ἀρχείου της στήν πυρκαϊά τοῦ 1891, ευρίσκονται καταχωρημένα τά περισσότερα στοιχεῖα πού γνωρίζομε ἀπό τήν ίστορία της. Τό κείμενο τοῦ ρωσσικοῦ όδοιπορικοῦ καταλαμβάνει τίς σελίδες 95-105 τοῦ κώδικα. συνεχίζεται μέ τήν λεπτομερή περιγραφή τής μεγάλης πυρκαϊᾶς τοῦ 1891 καθώς καί μέ τήν ἐκτενή ἀναφορά παλαιοτέρων πυρκαϊῶν πού σημάδευσαν τήν ίστορία τῆς Σιμωνόπετρας: τήν φωτιά τοῦ ἔτους 1670 καί τήν φωτιά τοῦ ἔτους 1581. Εἶναι καλογραμμένο, ὀρθογραφημένο, εὐανάγνωστο. Τό υφος του είναι τηλεγραφικό. Καί τοῦτο διότι, ἐν γνώσει, διόλου δέ ἀπίθανα καί κατ' ἐντολήν τοῦ Νεοφύτου, ἔτερο μέλος τῆς ταξίδιωτικῆς συνοδείας, ὁ ἱεροδιάκονος Ἰωαννίκιος κατέγραψε ταυτόχρονα μέ κάθε λεπτομέρεια, τήν πρόοδο τῆς περιοδείας.

Οί σημειώσεις τοῦ Ἰωαννίκιου περιέγονται στίς 92 πρῶτες σελίδες ένός μιχρόσχημου τετραδίου, δεμένου μέ μαῦρο χαρτί, τεφτεριοῦ στήν πραγματικότητα λογαριασμῶν, συνόλου 180 σελίδων, πού φέρει στήν διδλιοθήκη-άρχεῖο τῆς Σιμωνόπετρας τόν ἀριθμό, χειρόγραφον ἀριθ. 45. Εὐανάγνωστη ή γραφή, καλύπτει δλόκληρη τήν ἐπιφάνεια τῆς σελίδας. Οἱ συχνές ἐκ τῶν ὑστέρων, μεταξύ τῶν γραμμῶν, σημειώσεις, οἱ παραπομπές, δ σταδιακός (ἐλάχιστος ἀλλ' δπωσδήποτε αἰσθητός) ἐκρωσσισμός τῆς γραφῆς καί τῆς γλώσσας, πού προδίδει τήν πρόοδο τοῦ Ἰωαννίκιου στήν ἐκμάθηση τῆς ρωσσικῆς, προσθέτουν στίς λεπτομερεῖς ταξιδιωτικές του σημειώσεις ζωντάνια καί ἀμεσότητα, συνθέτοντας μέ λίγα λόγια ενα κείμενο συναρπαστικό. Καί είναι λυπηρό πού τό δδοιπορικό τοῦ Ἰωαννίκιου παρέμεινε ήμιτελές. Καλύπτει ἀποκλειστικά τά δύο πρῶτα ἔτη τῆς ζητείας, ἤτοι τό 1889 καί τό 1890 καί διακόπτεται τό Πάσχα τοῦ 1891, στήν άρχή περίπου τοῦ πρώτου ταξιδίου ἐπιστροφῆς.

Άλλά δπάρχει καί μία τρίτη πηγή πληροφοριῶν στό ἀρχειοφυλάκιο τῆς Σιμωνόπετρας, εὔγλωττη καί λεπτομερής, πού μᾶς παρουσιάζει τόσο τά ἄμεσα ὅσο καί τά ἔμμεσα ἀποτελέσματα τῆς ζητείας. Πρόκειται γιά τόν κατάλογο τῶν εὐεργετῶν καί τῶν δωρητῶν τῆς Μονῆς. Τό ὄνομά τους συνοδεύεται ἀπό τό ποσό καθώς καί τόν λόγο τῆς δωρεᾶς: «ὑπέρ ὑγείας», «ὑπέρ ἀναρρώσεως», «ὑπέρ ἀναπαύσεως», ἀλλά καί «ὑπέρ ἀγορᾶς κώδωνος» κ.λπ. Ὁ κατάλογος συνετάχθη καθ' ὑπόδειξιν τοῦ Νεοφύτου στά 1898 καί συνεχίστηκε ἀπό τούς διαδόχους του. Κατά δάσιν ἀκολουθεῖ γεωγραφική καί χρονολογική σειρά, ἔστω καί ἄν συμβαίνει ἐνίστε ὁ ἑκάστοτε συντάκτης νά ἐπανέρχεται σέ μέρη τά ὁποῖα ἔχει ήδη ἀναφέρει. Στίς σελίδες πού ἀναφέρονται στήν Ρωσσία διακρίνονται δύο διαφορετικοί γραφεῖς. Ὁ ἕνας πιθανῶς νά εἶναι ὁ ἴδιος, ὁ γηραιός πλέον Νεόφυτος. Ὁ ἄλλος εἶναι χωρίς ἀμφιδολία δ Ἰωαννίχιος, πού δηλώνει πώς ἀντλεῖ τά στοιχεῖα πού παραθέτει ἀπό προγενέστερο προσωπικό του κατάστιχο.

Τό τετράδιο αὐτό, μνεία τοῦ ὁποίου γίνεται καί στό ὁδοιπορικό, ἔχει σήμερα χαθεῖ. Λόγῳ δέ τῆς γεωγραφικῆς λογικῆς καί τῆς ἀπουσίας ὁποιουδήποτε χρονολογικοῦ προσδιορισμοῦ πού ὁ

κατάλογος τῶν δωρητῶν ἀκολουθεῖ, μᾶς εἶναι ἀδύνατο νά διαχρίνωμε ποιές ἀπό τίς δωρεές ἔγιναν κατά τήν διάρκεια τῆς ζητείας καί ποιές ἐστάλησαν στήν Σιμωνόπετρα μετά τήν ἐπιστροφή τῶν πατέρων, εἴτε ἐκ μέρους ἀτόμων μέ τά όποῖα εἶγαν αὐτοί συνθεθεῖ κατά τήν τετραετῆ περιοδεία των στήν Ρωσσία, εἴτε ἐκ μέρους ἄλλων, ἀγνώστων σ' αὐτούς, πού ἁπλῶς ἤθελαν νά δοηθήσουν τήν Μονή καί νά μνημονεύωνται στίς άκολουθίες της. Έκτός άπό χρήματα, φθάνουν στό μοναστῆρι δῶρα εἰς εἶδος, ὅπως ἄμφια, ἐκκλησιαστικά σκεύη: φθάνουν καί τρόφιμα ὅπως χαδιάρι καί ταραμᾶς. Οἱ δωρεές σέ χρῆμα κυμαίνονται ἀπό δέκα ἕως χίλια πεντακόσια ρούδλια, κάτι πού συμφωνεῖ μέ τήν διαπίστωση τοῦ Νεοφύτου πού παρατηρεῖ: «Καθ' ὅλον τό διάστημα μέγαν εὐεργέτην δέν εὕρομεν εἰμή μικροτέρους καί τά πλεῖστα παρά κοινοῦ λαοῦ...».

Είς ὅ,τι ἀφορᾶ τήν διαδικασία πού ἀκολουθοῦσαν στά τέλη τοῦ 19ου αἰώνα τά μοναστήρια προκειμένου νά ἀποκτήσουν ἄδεια διεξαγωγῆς ζητείας στήν ρωσσική αὐτοκρατορία, τό πρῶτο δημα ήταν ή ύποδολή σχετικής αἰτήσεως στήν Ίερά Σύνοδο τῆς Ρωσσίας, συνήθως ἀπ' εὐθείας, σπανιώτερα μέσω τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου. Ἡ ἄδεια ἐκοινοποιεῖτο στήν αἰτοῦσα Μονή, εἴτε διά τῆς ρωσσικῆς αὐτοκροτορικῆς πρεσδείας στήν Κωσταντινούπολη, εἴτε διά τοῦ γενιχοῦ προξενείου τῆς Ρωσσίας στήν Θεσσαλονίκη. Ώστόσο, ή διαδικασία αὐτή κάθε ἄλλο ἦταν παρά τυπική. Ἡ καλή διάθεση τῶν ρωσσιχῶν ἀρχῶν δέν ἦταν πάντοτε δεδομένη καί ὁ γίγας τῆς γραφειοχρατίας δυσχέραινε ἔτι περαιτέρω τά πράγματα, ἐπιμηκύνοντας τήν περίοδο άναμονῆς. Ἡ Σιμωνόπετρα, ἐπί παραδείγματι, έχοντας ύποβάλει αἴτηση ζητείας στά 1865 γιά νά ἀντιμετωπίσει τό πλῆγμα τῆς ἀπώλειας τῶν κτημάτων της στήν Ρουμανία, καί τά χρέη πού προῆλθαν ἀπό τήν ἀνέγερση νέων οἰκοδομῶν στήν Μονή — καί ἔχοντας «ἔκτοτε πλειστάχις» ἐπαναλάβει τήν αἴτηση, δέν ἔλαβε τήν ποθητή ἀπάντηση παρά στά τέλη 'Οκτωβρίου 1888, δηλαδή, ὕστερα ἀπό ἀναμονή 23 δλόκληρων χρόνων! Ἡ ἄδεια τῆς Συνόδου καθόριζε ἐπίσης τόν ἀριθμό τῶν μελῶν τῆς ταξιδιωτικῆς συνοδείας τά δποῖα ἐπελέγοντο ἐν συνεχεία ἀπό τήν διοίκηση τῆς Μονῆς. Στήν περίπτωση τῶν Σιμωνοπετριτῶν, ἐξ αἰτίας τοῦ ὅτι στήν ζητεία συμμετείχε ὁ ἴδιος ὁ ἡγούμενος, ἦταν ἀνάγκη νά ρυθμιστοῦν τά τῆς διοικήσεως τῆς Μονῆς κατά τήν διάρχεια τῆς ἀπουσίας του. Διορίστηκε πρός τοῦτο τριμελής ἐπιτροπή - γεροντεία. 'Αναχωρῶντας, οἱ καλόγεροι ἔλαβαν μαζί τους «ἀργυροῦν κιβώτιον ἐμπεριέχον τόν Τίμιον Σταυρόν, τήν χεῖρα τῆς Ἡγίας Μαγδαληνῆς, μέρος τῆς Ἡγίας θεοπρομήτορος Ἄννης καί μέρος τοῦ Ἡγίου Μεγαλομάρτυρος καί ἰαματικοῦ Παντελεήμονος».

Μετά τόν "Αθωνα, δ πρῶτος σταθμός ἦταν άπαραιτήτως ή Κωνσταντινούπολη. Έκεῖ, οί Αγιορεῖτες ἐφοδιάζονταν μέ συστατικές ἐπιστολές τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου πρός τήν ρωσσική Σύνοδο, καθώς καί μέ διαδατήρια εἰσόδου στήν Ρωσσία ἀπό τήν ρωσσική Σύνοδο, καθώς καί μέ διαδατήρια εἰσόδου στήν Ρωσσία άπό τήν ρωσσική πρεσδεία στό Σταυροδρόμι. Ένίοτε ή ρωσσική Σύνοδος ζητοῦσε προκαταδολικῶς ἀπό τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο νά τῆς ἀποσταλῆ πλήρης ὀνομαστικός κατάλογος τῶν μοναχῶν καί τῶν δοκίμων τῆς Μονῆς πού εἶχε ύποδάλει αἴτηση ζητείας, προκειμένου νά ἀποτρέψη τήν εἴσοδο στήν ρωσσική ἐπικράτεια ἀπατεώνων μοναχῶν ἤ ψευδομοναχῶν καί πλαστῶν λειψάνων. Ώστόσο, τά κρούσματα αὐτά δέν ἔλειπαν· συχνά ώφείλοντο σέ Ρώσσους κελλιῶτες Αγιορεῖτες. Άπό τήν 'Οδησσό ή συνοδεία ἔφθανε σιδηροδρομικῶς, μέσω Μόσχας, στήν Αγία Πετρούπολη. Υπέβαλε τίς συστατικές ἐπιστολές, μαζί μέ τήν ἔγγραφη ἔγκριση τῆς ζητείας, στήν άρμόδια ύπηρεσία τῆς Συνόδου γιά νά λάδη ἐτήσια ἄδεια διεξαγωγῆς, σχετικές δδηγίες καθώς καί τό ἐπίσημο διδλίο τῶν εἰσπράξεων, τό όποῖο ἐλέγχετο καί ἐσφραγίζετο σέ κάθε σταθμό τῆς περιοδείας, ἀπό τόν Ἐπίσκοπο καί τήν τοπική κονσιστόρια. Οἱ πατέρες κατέθεταν ἐπίσης τό διαδατήριο εἰσόδου καί ἐλάμδαναν ἄλλο, ἐλεύθερης χυχλοφορίας στό ἐσωτεριχό τῆς Ρωσσίας. Τό παλαιό θά τούς ἐπιστρεφόταν μετά τό πέρας τῆς ζητείας, κατά τήν ἔξοδό τους ἀπό τήν ρωσσική ἐπικράτεια. Μετά ἀπό αὐτά, πανέτοιμοι, οί Αγιορεῖτες μποροῦσαν νά δοκιμάσουν τήν τύχη τους, ἐλεύθεροι νά ἐπιλέξουν τήν διαδρομή τῆς ἀρεσκείας τους.

Στήν σιμωνοπετρίκη ζητεία τοῦ 1888 τόν ή- γούμενο Νεόφυτο συνοδεύουν ὁ ἱερομόναχος Διονόσιος καί ὁ ἱεροδιάκονος Ἰωαννίκιος. ᾿Αργότερα, τόν Διονύσιο, πού ἀσθενεῖ καί ἐπιστρέφει στό Ὅρος τόν Σεπτέμβριο τοῦ 1889, θά ἀντικαταστήση, ἀπό τόν Ἰανουάριο τοῦ ἑπόμενου ἔτους, ὁ Ρῶσσος σιμωνοπετρίτης κελλιώτης παπαΒησσαρίων, ἐπί πληρωμῆ, καθ' ὅ,τι ἐκτελοῦσε καί χρέη διερμηνέως. ᾿Απεδείχθη ὅμως δόλιος, κλέφτης καί τεμπέλης. Ἔτσι, μέ ἀνακούφιση δέχθηκε ὁ Νεόφυτος τόν Ἰούνιο τοῦ 1891, νά τοῦ

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  57

δώσει ἄδεια νά ἐπισκεφθεῖ τήν οἰκογένειά του στήν ἐπαρχία τῆς Σαμάρας. Έκτοτε δ Βησσαρίων δέν ξανακούσθηκε. Άπό τόν Αὔγουστο τοῦ 1889, τήν στιγμή πού ή κατάσταση τῆς ὑγείας τοῦ  $\Delta$ ιονυσίου ἄρχισε νά γίνεται ἀνησυχητική,  $\ddot{\epsilon}$ νας τέταρτος μοναγός συμμετέγει στό ταξίδι. Πρόχειται γιά τόν παπα-Γερδάσιο, πού ταξιδεύει, τυπικά ἀνεξάρτητος, μέ τό ὄνομα Θεοδόσιος Αὐλωνίτης. Ἡ καλογερική «οἰκονομία» ἀπεδείχθη ἔτσι ἰσχυρότερη ἀπό τήν «ἀκρίβεια» τῶν ρωσσικῶν ἀρχῶν. «Τό διαδατήριόν του ἦτο οἰκονομικόν, γράφει δ Νεόφυτος, ύπό τό ὄνομα Θεοδόσιος Αὐλωνίτης». Στίς ἀρχές ᾿Απριλίου τοῦ 1891, μετά τήν ἀπόρριψη ἀπό τήν Σύνοδο τοῦ αἰτήματος διεξαγωγῆς τῆς ζητείας γιά τρίτο συνεχές ἔτος, δ Γερβάσιος ἀναχωρεῖ γιά τό "Ορος μεταφέροντας χρήματα καί συνοδεύοντας δῶρα καί ποικίλες ἀγορές. Ἐπιστρέφει καί πάλι στήν Ρωσσία, στίς 27 Σεπτεμβρίου 1891, ἐπειδή λόγω τοῦ συμβάντος τῆς πυρκαϊᾶς, εἶχε στό μεταξύ ἀνανεωθεῖ ἡ ἄδεια γιά τρίτο ἔτος ζητείας. Είναι ὅμως ἄτυχος. Προσδάλλεται ἀπό ἰνφλουέντσα καί πεθαίνει στήν Πετρούπολη τήν νύκτα τῆς 4ης πρός 5η Νοεμβρίου. Πρᾶγμα πού σημαίνει πώς τό τελευταῖο ἔτος, τήν ζητεία διεξήγαγαν μόνοι δ Νεόφυτος μέ τόν Ἰωαννίκιο. Πρόκειται μάλιστα γιά τό τμῆμα τῆς περιοδείας τό όποῖο γνωρίζομε — καί τοῦτο τηλεγραφικά ἀποκλειστικά ἀπό τίς σημειώσεις τοῦ Νεοφύτου. Στόν Ἰωαννίκιο φαίνεται πώς δ χρόνος ἀπέλειπε γιά νά κρατᾶ ἡμερολόγιο.

Καθώς στά πλαίσια αὐτῆς τῆς εἰσηγήσεως δέν εἶναι δυνατό νά ἀκολουθήσωμε κατά πόδας τούς Σιμωνοπετρῖτες «ταξιδιῶτες» ἀνά τήν ἀχανῆ Ρωσσία, περιορίζομε τήν παρουσίαση τοῦ ὁδοιπορικοῦ στά έξῆς ἐνδεικτικά σημεῖα:

α) στίς διαδρομές πού ἀκολουθήθηκαν καί στόν τρόπο διεξαγωγῆς τῆς ζητείας καί 6) στήν ὑποδοχή πού ἔτυχαν οἱ ἁγιορεῖτες ἐκ μέρους τῶν ἀρχῶν καί τοῦ λαοῦ, δίδοντας ἔμφαση στίς πληροφορίες ἐκεῖνες πού ἀναφέρονται σέ ὁμογενεῖς.

α) 'Ανάμεσα στίς ἀρχές 'Ιανουαρίου τοῦ 1889 καί στίς ἀρχές 'Ιανουαρίου τοῦ ἐπόμενου ἔτους, οἱ ταξιδιῶτες καλόγεροι, ξεκινῶντας ἀπό τήν Πετρούπολη, στήν ὁποία ἐξέθεσαν τά λείψανα σέ τρεῖς διαφορετικούς ναούς, ἐπεσκέφθησαν διαδοχικῶς δεκατρεῖς πόλεις καθώς καί ἱκανό ἀριθμό χωριῶν. 'Επισκέπτονται γιά δεύτερη φορά τό Νίζνι Νόβγκοροντ, ὕστερα ἀπό περιοδεία στήν ἐπαρχία του, προκειμένου νά ἐκμεταλλευθοῦν τήν περίοδο τῆς μεγάλης ἐτήσιας ἐμποροπανηγύρεως. 'Επί ἕνα ἔτος οἱ Σιμωνοπετρῖτες διαγράφουν

ἕναν μεγάλο χύχλο, μέ τήν Μόσχα χαί τό Βλαδιμήρ στήν δυτιχή του περιφέρεια. Κατόπιν ἀχολουθοῦν τόν Βόλγα ἀνατολιχῶς ἕως τό Καζάν, συνεχίζουν τό ποτάμιο ταξίδι ἕως τήν Σαμάρα ὅπου ἐγκαταλείπουν τό ποταμόπλοιο γιά νά ἐπιστρέψουν, μέ δύο μόνον ἐνδιάμεσους σταθμούς — τήν Πένζα χαί τό Ριαζάν — στήν Μόσχα ἀπ' ὅπου, μόνος ὁ ἡγούμενος μεταδαίνει στήν Πετρούπολη μέ σχοπό νά ἀνανεώσει γιά ἕνα ἀχόμη ἔτος τήν ἄδεια ζητείας.

Κατά τό δεύτερο ἔτος, δηλαδή ἀπό τίς ἀρχές Φεβρουαρίου τοῦ 1890, οἱ σιμωνοπετρῖτες περιέρχονται 24 μικρότερες ή μεγαλύτερες πόλεις καθώς καί μικρό ἀριθμό χωριῶν. Τήν φορά αὐτή ἐπιλέγουν τήν κεντρική καί νότια Ρωσσία, συμπληρώνοντας τά κενά τῆς διαστικῆς ἐπιστροφῆς τους, μετά τήν Σαμάρα, κατά τό προηγούμενο ἔτος, καί παραμένοντας ἐπί μακρόν στίς πόλεις ἀνάμεσα στόν ἄνω ροῦ τοῦ Ντόν καί τόν Βόλγα. Στήν συνέχεια, ἀκολουθῶντας τόν Βόλγα, ἐπισκέπτονται τό Σαρατώφ, τό Τσαρίτσυν καί τό 'Αστραχάν, ἐγγίζοντας δηλαδή τήν Κασπία, προτοῦ — καί πάλι μέσφ Σαρατώφ ἐπιστρέψουν στήν Μόσχα, ὁ δέ Νεόφυτος στήν Πετρούπολη, ὅπου ἡ Σύνοδος τοῦ ἀρνεῖται τήν άνανέωση τῆς ἀδείας. Οἱ Ἁγιορεῖτες τότε καταφεύγουν, ὅπως θά ἔλεγαν, σέ λύση «οἰχονομική». Θά περιοδεύσουν ἐπί ἕνα περίπου έξάμηνο παρανόμως, ύπό τό πρόσχημα τοῦ ἀποχαιρετιστηρίου ταξιδιοῦ, τοῦ ταξιδιοῦ ἐπιστροφῆς. Τό πρῶτο μέρος τοῦ ταξιδιοῦ αὐτοῦ θά τούς ὀδηγήσει — ὕστερα ἀπό πέντε σταθμούς — στό Κίεδο, ἀπ' δπου ἐπιστρέφουν στήν Μόσχα γιά τίς ἑορτές τοῦ Πάσχα (1891). Κατόπιν, ἀκολουθῶντας τόν Βόλγα, κατέρχονται, μέ πυκνούς σταθμούς, ως τό ᾿Αστραχάν, ἀπ᾽ ὅπου, μέσω Τσαρίτσυν, φθάνουν μέ ποταμόπλοιο στό Ροστώβ, ὅπου τούς προφθαίνει ή ἀπαίσια εἴδηση τῆς καταστροφῆς τῆς Σιμωνόπετρας ἀπό τήν πυρκαϊά τῆς 27ης Μαΐου. Έτσι, ή έκουσία καθυστέρηση στό ρωσσικό ἔδαφος τούς βγῆκε σέ καλό. Γιά νά πληροφορηθοῦν περισσότερα, μεταδαίνουν σιδηροδρομικῶς, μέσω Χαρκόδου, στήν Ὀδησσό. Κι ἀπό έχει, ἐφοδιασμένοι μέ νέες συστατιχές ἐπιστολές έκ μέρους τόσο τοῦ Φαναρίου ὅσο καί τοῦ Ρώσσου πρέσδεως στήν Κωνταντινούπολη, φθάνουν, μέσω Μόσχας, καί πάλι στήν Πετρούπολη, δπου, στά μέσα Ἰουλίου, ἐπιτυγχάνουν ἄδεια γιά τρίτο — στήν οὐσία γιά τέταρτο — ἔτος ζητείας (μέσα 1891 - μέσα 1892).

Τότε ὅμως εἶναι πού εὐρίσκονται ἀντιμέτωποι μέ ἕνα ἐπί πλέον πρόβλημα, τοῦ ὁποίου τά

πρῶτα σημάδια εἶχαν ἤδη συναντήσει περιοδεύτοντας στίς ἐπαρχίες τῆς Νοτιοανατολικῆς Ρωσσίας: τήν ἔξαρση τοῦ λιμοῦ τῶν ἐτῶν 1891-1892, τοῦ τελευταίου μεγάλου λιμοῦ τῆς παλαιᾶς Ρωσσίας, πού ἀφείλετο σέ παρατεταμένη ξηρασία καί ἔπληττε κυρίως τίς ἐπαρχίες τοῦ Ντόν, τήν άγροτο-διομηχανική λεκάνη τοῦ Ντονέτς καί τόν μέσον ροῦν τοῦ Βόλγα. Οἱ Σιμωνοπετρίτες κατά συνέπειαν προτιμούν νά παραμείνουν ἐπί μακρόν στήν Πετρούπολη, ὅπου τά ἀποτελέσματα τῆς ζητείας δέν εἶναι τά ἀναμενόμενα, διότι δ κόσμος - πενέστερος, σέ σχέση μέ τήν πρώτη τους ἐπίσκεψη — ἀποστέλλει τά χρήματα στίς μαστιζόμενες ἀπό τόν λιμό περιοχές: «ἀφορία ἧς ἕνεκα Κυβέρνησις καί λαός ἦσαν ἐμμέριμνοι καί κατεγίνοντο ὅπως συνάξωσιν καί ἐπαρκέσουν τοῖς πενομένοις καί ἀποθνήσκουσι» γράφει ὁ Νεόφυτος. Στήν συνέχεια ἐπισκέπτονται τήν Κρονστάνδη, ὅπου γνωρίζονται καί συλλειτουργοῦν μέ τόν πατέρα Ἰωάννη (1829-1908), τήν μεγαλύτερη τότε μορφή τῆς ρωσσικής 'Ορθοδοξίας. Τό ὄνομα τοῦ μετέπειτα άγίου τῆς Ἐκκλησίας ἀναγράφεται μεταξύ τῶν δωρητῶν τῆς Σιμωνόπετρας. Εἶναι περίεργο πώς οί δύο άγιορεῖτες δέν κατευθύνονται πρός τήν δυτική Ρωσσία, τό Νόγκοροντ δηλαδή καί τό Πσκώφ, ἀλλά ἐπιστρέφουν στήν περιοχή τῆς Μόσχας, ἐπισκεπτόμενοι έξι πόλεις της, έως τήν λήξη τῆς ἀδείας τους. Ἐν συνεχεία, ἡ κατηγορηματική ἄρνηση τῆς Συνόδου νά ἀνανεώση ἔστω καί γιά ενα μόνον έξάμηνο τήν ἄδεια ζητείας, ἀναγκάζει τόν Νεόφυτο καί τόν Ἰωαννίκιο νά έγκαταλείψουν δριστικῶς τό ρωσσικό ἔδαφος, παίρνοντας τό ἀτμόπλοιο στήν Ὀδησσό. Φθάνουν στήν Κωνσταντινούπολη, μετά ἀπό δεκαήμερη καραντίνα στήν Σινώπη τοῦ Πόντου. Εδρίσκονται καί πάλι πίσω στήν Μονή τους στίς 29 Νοεμβρίου 1892, μετά ἀπό ἀπουσία τεσσάρων ἐτῶν.

Οἱ μοναχοί χρησιμοποιοῦν ὡς κύριο ταξιδιωτικό μέσο τόν σιδηρόδρομο καί τό ποταμόπλοιο σπανιώτερα, ἐλλείψει ἄλλης ἐπιλογῆς, καταφεύγουν στήν ἱππήλατη «πόστα», δηλαδή τήν ταχυδρομική ἄμαξα. Συνήθως φιλοξενοῦνται στά σπίτια εὐσεθῶν καί φιλομονάχων ἰδιωτῶν. Ἄλλοτε διανυκτερεύουν σέ κοινά ξενοδοχεῖα καί πανδοχεῖα ἤ καταλύουν στούς ξενῶνες ἐκκλησιαστικῶν ἱδρυμάτων, ὅπως ἦσαν τά διάσπαρτα ἀνά τήν Ρωσσία παντελεημονιτικά μετόχια καί ἡ Λαύρα τοῦ ʿΑγίου ᾿Αλεξάνδρου Νιέφσκυ στήν Πετρούπολη. Σπανιώτατα φιλοξενοῦνται στά μέγαρα τῶν ἐπισκόπων καί τῶν μητροπολιτῶν.

Τόν πρῶτο καιρό ἡ παρουσία διερμηνέως εἶναι ἀπαραίτητη. 'Αρχικῶς τούς ἐξυπηρετεῖ κάποιος Καλύμνιος δνόματι Γρηγόριος παππα-Καδαδίας πού προσλαμβάνεται στήν 'Οδησσό μέ μηνιαῖο μισθό 50 ρουβλίων. Τόν ἀντικαθιστοῦν στήν Πετρούπολη μέ ἄλλον, φθηνώτερον κατά 15 ρούβλια, ἐπίσης Καλύμνιο, τόν Νικόλαο Μ. Βαλλιᾶνο. Τόν διαδέχεται — «μᾶς ἄφησε ἤ τόν άφήσαμε» σημειώνει δ Νεόφυτος, άποφεύγοντας νά γίνει περισσότερο συγκεκριμένος - δ 'Αντώνιος Γεωργίου Κωλέττης, Καλύμνιος κι αὐτός, πού προσλαμβάνεται στόν Νίζνι Νόβγκοροντ καί ακολουθεῖ τούς Σιμωνοπετρῖτες ἐπί τέσσερις μῆνες. Άπολύεται στήν Μόσχα, στά τέλη τοῦ ἔτους. Έκτοτε ή παρουσία τοῦ Ρώσσου ἱερομόναχου Βησσαρίωνος καί ή ἐκμάθηση τῆς ρωσσικής ἀπό τόν Ἰωαννίκιο, καθιστοῦν τόν διερμηνέα περιττό.

Πρῶτος σέ μία ἐπαρχιακή πόλη φθάνει συνήθως δ ήγούμενος, προκειμένου νά έξετάσει τήν διάθεση τοῦ πληθυσμοῦ καί νά συνεννοηθεῖ μέ τίς ἐκκλησιαστικές ἀρχές, δηλαδή τόν ἐπίσκοπο καί τήν τοπική ύπηρεσία τῆς κονσιστόριας. Λίγες ἡμέρες ἀργότερα ἀφίχνειται ἡ λοιπή συνοδεία. Μεταδαίνει στόν ὑποδειχθέντα ναό καί ἀρχίζει ἀμέσως, μπροστά στά ἄγια λείψανα, τίς παρακλήσεις καί τούς άγιασμούς, άλλοτε μέν χωρίς άλλη δοήθεια, ἄλλοτε δέ μέ τήν συμμετοχή μελῶν τοῦ τοπικοῦ κλήρου πού, στήν περίπτωση αὐτή, άμειβόταν είδικά: «Ἐνίστε μᾶς βοηθοῦσαν καί έντόπιοι ίερεῖς, ἀλλ' ἡμεῖς ἐκοπιάζαμεν διπλόν κόπον πολλάς ἡμέρας ἀπό πρωΐας ἕως ἑσπέρας, έψάλλαμεν οἱ ἴδιοι μέ τόν ᾿Αρχιμανδρίτην διά νά μήν ύποχρεούμεθα εἰς τούς ξένους καί πληρώνομεν». Ἐργασία, ὅπως ἀντιλαμβανόμεθα κοπιαστική: «Διεμείναμεν ενδεκα ήμέρας (στό Γιεγκόρεδσκ), ἀκαταπαύστως νύχθα καί ἡμέρα σχεδόν νά ψάλλωμεν άγιασμούς, 3-4 ὥρας τήν νύχθα μόνον ἀναπαυόμεθα» γράφει ὁ Ἰωαννίχιος. Διότι, μετά τό πέρας τῆς ἐργασίας στούς ἐνοριακούς ναούς καί στά μοναστήρια — ὅπου οἱ καλόγεροι, ἐνίοτε, ἔψελναν, μετά ἀπό αἴτηση τῶν μοναχῶν, παρακλήσεις σέ κάθε κελλί ξεχωριστά — οί Αγιορεῖτες ἐπισκέπτονταν καί ιδιωτικές οἰκίες, μεταφέροντας τά λείψανα μέ ἄμαξα: (στό Σαρατώφ) «πηγαίνοντες εἰς οἰχίαν νά ψάλλωμεν άγιασμόν, μᾶς ἔρριψεν τό ἄλογον ἀπό τό ἁμάξι ἐντός τῆς κεντρικῆς ὁδοῦ τῆς πόλεως μέ τά ἄγια λείψανα. 'Αλλά θεϊκῆ δυνάμει οὐδόλως ἐδλαφθήκαμεν, μόνον ἐντραπήκαμεν». Ἐκτός τῶν παρακλήσεων καί τῶν άγιασμῶν, οἱ Αγιορεῖτες εὕρισκαν ἐπίσης τόν τρόπο νά αὐξήσουν τά ἔσοδά

 $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  59

τους πουλῶντας εἶτε χάρτινα εἰκονίσματα καί σταυρούς, άγορασμένα στήν Ρωσσία, εἴτε διάφορα προϊόντα τοῦ Αγίου "Ορους, ὅπως ἀρωματικά φυτά ή ρηγανέλαιο. «Ἐγώ μέ τόν γέροντα Γερβάσιον - γράφει δ Ίωαννίκιος - κύριον ἔργον ἔγομε τό ἐμπόριον, νά πωλοῦμε εἰς τάς ἐκκλησίας σταυρούς, εἰκόνας καί διάφορες γάρτινες, τά δποῖα ἔχουν ὡφέλειαν ἀλλά θέλουν καί ἀνθρώπους διπλούς καί τριπλούς...». Καί πάλι σέ ἄλλο σημεῖο: «Συνάμα ὅσον καί ὅπου ἠδυνάμεθα μεταπουλούσαμεν έν τοῖς νάρθηξι τῶν ναῶν καί τινα διδλιάρια (στάμπας), εἰκονογραφίας μικράς, εἰκονίτσες ἤ καί άγιορειτικά, ρηγανέλαιον καί παρόμοια». Καμμιά φορά, εύρισκόμενοι σέ δευτερεύουσες ἐπαρχιακές πόλεις χωρίς ἐπίσκοπο, οί Αγιορείτες παρέτειναν σιωπηρώς τήν διαμονήν τους πέραν τοῦ δρισθέντος χρόνου: «Διαμείναντες δέ δέκα ήμέρας ἐν Σιγράν ἀναχωρήσαμεν διά τοῦ σιδηροδρόμου εἰς τήν Σαμάραν...» ἀναφέρει στό ήμερολόγιό του δ Ίωαννίκιος, ἔχοντας μόλις σημειώσει πώς δ άρχιερεύς τοῦ Σιμπίρσκ τούς εἶχε δώσει γιά τό Σιγράν ἄδεια ζητείας πέντε ήμερῶν.

Παρά τίς διαχυμάνσεις ἀπό πόλη σέ πόλη, οί είσπράξεις δέν ήταν εύκαταφρόνητες. Κι ὅπως οί καλόγεροι ἦσαν δλιγαρκεῖς καί περιώριζαν τίς προσωπικές δαπάνες τους στό ἐλάχιστο, στερούμενοι - ὅπως γράφουν - καί τά χρειώδη, τό ποσό πού συγκέντρωσαν στά δύο πρῶτα χρόνια τῆς ζητείας καί τό ὁποῖο ἀπέστειλαν στήν Σιμωνόπετρα, μέσφ τῆς Ρωσσικῆς Πιστωτικῆς Τράπεζας καί τῆς τράπεζας τοῦ Ἰωάννου ἸΑναστασιάδου στήν Κωνσταντινούπολη, ανήρχετο στίς 22.000 ρούβλια, δηλαδή, κατά τά γραφόμενα τοῦ Ἰωαννίκιου, σέ 22.000 δθωμανικές λίρες. Τό ποσό ήταν σημαντικό, δεδομένου ὅτι τό συνολικό χρέος τῆς Μονῆς στά 1888 συνεποσοῦτο σέ 6.500 όθωμανικές λίρες καί οἱ ἐτήσιοι τόκοι του σέ 300. Στά χρήματα αὐτά, ἄς προστεθοῦν ἐκεῖνα πού δαπανήθηκαν γιά τίς ἀνάγκες τοῦ ταξιδιοῦ, ἡ ἀξία τῶν προσφορῶν εἰς εἶδος, καθώς καί τά ποσά πού κατεκρατοῦντο, βάσει τῶν σημειώσεων τοῦ διδλίου εἰσπράξεων, ἀπό τίς ἀνά τόπους κονσιστόριες, τά δποῖα, ἄν κρίνωμε ἀπό τίς σημειώσεις τοῦ Ἰωαννίκιου, δέν φαίνεται νά άντιπροσωπεύουν ἐπί τῶν ἐσόδων οὔτε μεγάλο άλλ' οὔτε καί σταθερό ποσοστό. Γεγονός πάντως είναι πώς ή ρωσσική Ἐκκλησία, ἔστω καί ὑπό τήν μορφή τῆς κονσιστόριας, ἤγουν τῆς παράλληλης πρός τήν ἱεραρχία, ὑπό τόν ὄμπερ-προκουράτορα (αὐτοκρατορικό ἐπίτροπο) ἐκκλησιαστιχής ύπηρεσίας, είχε ἀπό τίς ζητεῖες τῶν ἀλ-



λοδαπῶν ὀρθόδοξων μοναχῶν στήν Αὐτοκρατορία, ἔνα μικρό ύλικό, ὄφελος.

Έντύπωση προκαλεῖ στό κείμενο τῶν όδοιπορικῶν ἡ ἀπουσία ἐκδηλώσεων ἐκπλήξεως καί θαυμασμοῦ γιά τήν τεράστια — σέ πλήρη δέ τότε ἀναπτυξιακό ὀργασμό - χώρα πού ἐπεσκέπτοντο, μολονότι, πλήν τῆς Κωνσταντινουπόλεως — ἐνδεχομένως καί τῆς Σμύρνης — οί ʿAγιορεῖτες μας δέν εἶχαν στήν ζωή τους γνωρίσει παρά δύο μικρές αἰγαιοπελαγίτικες χερσονήσους, τήν γενέτειρά τους ἰωνιχή Ἐρυθραία 16 καί τόν μακεδόνα "Αθωνα. Τό ἐνδιαφέρον τους μοιάζει αὐστηρά ἐπικεντρωμένο στήν καθημερινή μέριμνα καί τά προβλήματα τῆς ζητείας. Οὔτε καί τόν σιδηρόδρομο, τόν όποῖον γιά πρώτη φορά ἀντικρύζουν καί χρησιμοποιούν, δέν σχολιάζουν. "Έτσι, τά στοιχεῖα πού συλλέγει δ ἀναγνώστης τῶν ὁδοιποριχῶν γιά τήν Ρωσσία τῆς ἐποχῆς εἶναι ἐλάχιστα: ἡ ἀναφορά στήν μεγάλη γιάρμακα, τήν ἐτήσια δηλαδή πανήγυρη τοῦ Νίζνι Νόβγκοροντ, στά ἐργοστάσια (φάμπρικες) ὑφασμάτων τοῦ Ἰβάνοβοβοζνεσένσκ καί σέ ἐκεῖνα τοῦ Ἰεγκόρεβσκ, στήν μεγάλη μεταλλική γέφυρα τοῦ σιδηροδρόμου πού διασχίζει τόν ἀπέραντο Βόλγα, κάπου ἀνάμεσα στήν Σαμάρα καί στό Σιγράν... Ένίοτε, λακωνικά, θά δώσουν πληροφορίες γιά τούς ναούς καί τά μοναστήρια, πάντοτε σέ συ-

νάρτηση μέ τό ἔργο τῆς ζητείας. Θά σχολιάσουν τό μεγάλο μέγεθος τῶν ρωσσικῶν ἐπισκοπῶν, ἡ κάθε μία ἀπό τίς ὁποῖες συγκέντρωνε δύο καί τρία έκατομμύρια ψυχές. Στίς πόλεις τοῦ μέσου καί τοῦ νότιου Βόλγα θά παρατηρήσουν τόν μεικτό φυλετικῶς πληθυσμό καί τήν συνύπαρξη, πλάϊ στήν ὀρθόδοξη πλειονότητα, κοινοτήτων διαφορετικών χριστιανικών δμολογιών: «Ἡ πόλις Σαράτοδον κεῖται ἐπί τοῦ ποταμοῦ Βόλγα, ἔχει κατοίκους 120 χιλιάδες, 18 ἐκκλησίες, μίαν κατόλικην καί μίαν γερμανικήν. Ολη ή ἐπαρχία 21/2 έκατομμύρια κατοίκους, ἐννοεῖται διάφορα ἔθνη, ἀλλά τό πλεῖστον ρῶσσοι ὀρθόδοξοι...» "Η, προκειμένου περί τοῦ 'Αστραχάν: «'Η πόλις 'Αστραχάν κεῖται τελευταία πόλις τοῦ ποταμοῦ Βόλγα, ὄστις διά 100 δέρστια ένώνεται μέ τήν Κασπία θάλασσα. Εἶναι ἐμπορική πόλις, κατά τήν δποίαν πρῶτον προϊόν εἶναι τά χαδιάρια καί ψάρια. Υπερέχει τούς 80 χιλιάδες κατοίκους έν οἷς πολλοί ᾿Αρμένιοι, Περσιᾶνοι, τάταροι καί καλμοῦκοι. Ἐκκλησίας ὀρθοδόξων καί λοιπῶν, ἔχει λαμπρότατον καί ὑψηλότατον σαμπόρι καί ἄλλα πολλά καί καλά οἰκοδομήματα, όδούς εὐθυγράμμους καί ώραίους περιπάτους». Βέβαια, συχνά - πυκνά θά σχολιάσουν καί τό κρύο πού τούς ταλαιπωρεῖ. Καί τίποτε ἄλλο.

6) Κατά τήν πρώτη τους ἐπαφή, τόν Δεκέμδριο τοῦ 1888, μέ τήν άρμόδια ύπηρεσία τῆς ρωσσικής Συνόδου στήν Πετρούπολη, ανέμενε τούς Σιμωνοπετρίτες ταξιδιώτες μία δυσάρεστη ἔκπληξη: πρόσφατο αὐτοκρατορικό οὐκάζιο ἀπαγόρευε τήν περιφορά καί τήν ἔκθεση άγίων λειψάνων, σέ δλόκληρη τήν αὐτοκρατορία. Καί μολονότι ή ἀπαγόρευση αὐτή δέν τούς ἐμπόδισε νά ἐκθέσουν, χάρη στήν εὔγλωττη συναίνεση τῶν ἀνά τόπους ἐκκλησιαστικῶν ἀρχῶν, τά λείψανα πού ἐκόμιζαν, ἕως καί σ' αὐτή τήν Πετρούπολη, παρείχε ώστόσο στούς κληρικούς, πού γιά ποικίλους λόγους δέν καλόδλεπαν τήν παρουσία άλλοδαπῶν μοναχῶν στούς ναούς τους, τήν δικαιολογία νά ἀρνηθοῦν νά τούς δεχθοῦν. Κάτι τέτοιο συνέδαινε σπανίως ἀπό πλευρᾶς τῶν ἀρχιερέων. ἦταν ἀπεναντίας φαινόμενο ἀρκετά σύνηθες στούς ἐκπροσώπους τοῦ κατωτέρου κλήρου. Ώς περίπτωση ἐχθριχοῦ ἀρχιερέα ἀναφέρομε τόν άντιπαθη Ἰωαννίκιο (Ρούντνεφ), μητροπολίτη Μόσχας, δ δποῖος εὐαρεστήθηκε νά ἐπιτρέψει τήν ἔχθεση τῶν λειψάνων ἀποχλειστιχῶν στούς ναούς τῶν πατριαρχικῶν καί ἁγιορειτικῶν μετογίων τῆς μητροπόλεώς του, ὕστερα ἀπό τήν μεσολάδηση τοῦ παρεπιδημοῦντος μητροπολίτη τῆς Σερδίας καί τοῦ προξένου τῆς Ἑλλάδος.

Στήν ἴδια κατηγορία ἀνῆκε καί δ ἐπίσκοπος τῆς Πένζας, πού δέν καταδέχθηκε κἄν νά συναντήση τούς Σιμωνοπετρίτες μοναχούς. Τήν αὐτή στάση ἐτήρησαν οἱ πρωτοπρεσδύτεροι τῶν πόλεων Μπαρισογκλιέμπσκ καί Λίβνυ. Στό Ριάζκ τῆς ἐπαρχίας τοῦ Ριαζάν, ὁ ἐκεῖ πρωτοπρεσδύτερος, προχειμένου νά δώσει τήν ἄδεια, ἐπεχείρησε νά έξασφαλίσει γιά λογαριασμό του τήν εἴσπραξη ποσοστοῦ ἐπί τῶν ἐσόδων. Οἱ ἁγιορεῖτες ἀρνήθηκαν καί ή ζητεία στό Ριάζκ ματαιώθηκε. Έξ ἴσου άρνητικός ύπῆρξε ὁ Ελλην άρχιμανδρίτης τοῦ Σιναϊτικοῦ μετοχίου στό Κίεβο, ὁ ὁποῖος προσπάθησε μέ κάθε τρόπο νά ἀποθαρρύνη τούς άγιορεῖτες. Τό ἴδιο καί οἱ Παντελεημονῖτες τῆς Πετρουπόλεως πού ἀρνήθηκαν νά τούς φιλοξενήσουν στό μετόχι τους.

Πλάϊ στήν κατηγορία τῶν ἐχθρικῶν ἤ ώμά συμφεροντολογικών κληρικών, έχομε έκείνη τών κληρικῶν πού δυσκολεύονταν νά παραδοῦν ἀνοικτά τόν νόμο, πού παραχωροῦσαν ἀνεπίσημα τήν άδεια, πού ἐπέπλητταν τούς Αγιορεῖτες ἐπί παρακοῆ καί πού τελικῶς ἐνέδιδαν, κρατῶντας ἀποστάσεις. Όπως λ.χ. δ 'Αβράμιος, ἐπίσκοπος τοῦ Σαρατώφ, ὁ ὁποῖος προτοῦ δώση τήν ἄδεια ἐπετίμησε τούς ἡΑγιορεῖτες ώς παρανόμους ἐπί μακρόν. Τό ίδιο καί οἱ ἀρχιερεῖς καί οἱ πρωθιερεῖς γιά τούς ὁποίους ὁ Νεόφυτος, χωρίς νά τούς κατονομάσει, γράφει τά έξῆς: «Έκ τῶν ἀρχιερέων καί πρωτοϊερέων ἐπέτρεπον μέν, ἀλλ' οἱ εὐλογημένοι δέν εὐηρεστήθησαν νά προσκυνήσουν οὔτε κἄν νά θυμιάσουν τά ἄγια λείψανα, καίτοι ένίστε εύρισκόμενα έκεῖ πλησίον ἔνθα ἱερούργουν...»

Υπῆρχε τέλος καί μία τρίτη κατηγορία πού ἦταν ἀπείρως μεγαλύτερη ἀπό τίς δύο προαναφερθεῖσες: ἐκείνη τῶν ἀρχιερέων καί ἀνωτάτων κληρικῶν πού ἐπεφύλασσαν στούς ἡΑγιορεῖτες χριστιανική, ἀδελφική ὑποδοχή. Πού, ὄχι μόνον παραγωρούσαν προθυμώτατα τήν ἄδεια πρός ζητείαν, άλλά καί ὀργάνωναν ἐπίσημη προϋπάντηση στόν σταθμό, μέ κωδωνοκρουσίες, πομπή μέ λάδαρα καί εἰκόνες, μέ τήν συμμετοχή τοῦ κλήρου καί τοῦ λαοῦ. Τό ἴδιος ἐπανελάμδαναν κατά τήν ἀναχώρηση, ώς ξεπροδάδισμα. Ἐνίοτε φιλοξενοῦσαν οἱ ἴδιοι τούς Σιμωνοπετρῖτες ἤ τουλάχιστον τούς παρέθεταν ἐπίσημο γεῦμα στά διαμερίσματά τους, ή πολυτέλεια τῶν ὁποίων ἐντυπωσίαζε τούς Ρωμηούς 'Αλατσατιανούς. Συλλειτουργοῦσαν μαζί τους στήν μητρόπολη ή σέ έορτάζοντα ναό. Καί τότε, ὄχι σπάνια, ζητοῦσαν άπό τούς ψάλτες νά ψάλλουν σύντομα τμήματα τῶν ἀκολουθιῶν στά ἑλληνικά. Ὅπως, ἐπίσης μέ

 $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  61

κάθε τρόπο — ιδιαίτερα μετά τήν πυρκαϊά καί τήν καταστροφή τῆς  $\Sigma$ ιμωνόπετρας — παρώτρυναν τόν κόσμο νά ἐνισχύσει ὑλικά τούς ΄Αγιορεῖτες.

« Έν γένει, θά γράψει δ Νεόφυτος, οἱ ἀρχιερεῖς ζοῦν εἰς τάς μονάς καί οἱ ὑπηρέται των ἐπίσης, ὅλοι ἄνδρες. Κρεοφαγία εἰς κανέναν δέν ἐπιτρέπεται, φέρων (sie) σχῆμα μοναχοῦ... Έχουν δέ καί εὐλάβειαν, λειτουργοῦν συχνά κάθε Κυριακή καί ἑορτή, εἰς τάς χειροτονίας των οὔτε ὀβολόν λαμβάνουν: ὅσους ᾿Αρχιερεῖς εἶδον νά λειτουργοῦν, ὅλοι θά κλάψουν ἐν τῆ άγία τραπέζη ἐν ὥρα τῆς μετουσιώσεως τοῦ άγίου ἄρτου. Ζοῦν ὅμως εἰς μεγάλας καί εὐρύχωρας (sie) οἰκίας καί ὁ καθείς ἀρχιερεύς ἔχει ἀπό 2 καί 2¹/2 ἐκατομμύρια χριστιανούς».

Ἡ ὑποδοχή πού τά πολυάνθρωπα ρωσσικά μοναστήρια ἐπεφύλασσαν στούς Σιμωνοπετρῖτες ἐποίκιλλε. Ἐν γένει, περισσότερο φιλόξενα καί ἀποδοτικά ἀπεδείχθησαν τά γυναικεῖα, χωρίς νά ἀποκλείονται καί ἐκεῖ οἱ δυσάρεστες ἐκπλήξεις. «Ἄλλως ἐμάθαμεν — γράφει ὁ Ἰωαννίκιος γιά τήν ἡγουμένη μονῆς τῆς περιοχῆς τοῦ Καζάν πού τούς ἀντάμοιψε δίδοντάς τους μόνον τρία ρούδλια, προφασιζόμενη φτώχεια πώς ἦταν καί αὐτή ἀχόρταγος γυνή».

"Οσο γιά τήν ύποδοχή ἐκ μέρους τῶν ἐκπροσώπων τῆς πολιτικῆς διοικήσεως, οἱ ἀναφορές καί στά δύο όδοιπορικά ἦσαν ἐλάχιστες, γιά λόγους εὐνόητους. Ὁ μόνος διοικητής (γκουμπερνάτορας) πού ἀναφέρεται ἐπωνύμως εἶναι ἐκεῖνος τοῦ Νίζνι-Νόβγκοροντ, ὀνόματι Νικόλαος Μιχαήλοδιτς Μπαράνωδ. Φιλομόναχος καί έξυπηρετιχός, ὄχι μόνον ἐμερίμνησε ὥστε νά μήν λείψει τίποτε ἀπό τούς ἁγιορεῖτες ὅσο αὐτοί περιόδευαν στήν ἐπαρχία του, ἀλλά καί τούς ἐφοδίασε κατά τήν ἀναχώρησή τους μέ συστατικές ἐπιστολές πρός συναδέλφους του διοιχητές ἄλλων ἐπαρχιῶν. Ἄπαξ ἐπίσης γίνεται μνεία τοῦ «εὐταξία», τοῦ ἀρχηγοῦ προφανῶς τῆς ἀστυνομίας τῆς πόλεως Λίβνυ, δ δποῖος, συναινούσης τῆς ἐκκλησιαστικής ἀρχής, ἀπηγόρευσε τήν ἔλευση τῶν άγιορειτῶν στήν πόλη του.

Ό λαός, τέλος, ἐταύτιζε τήν στάση του μέ ἐκείνη τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἀρχῶν. "Όχι ὅμως πάντοτε. Στό χωριό Καζακί, ἐπί παραδείγματι, κοντά στό Ἐλέτς, ὁ μέν κλῆρος κακοδέχθηκε τούς ἁγιορεῖτες, οἱ δὲ κάτοικοι τούς ἐκλιπάρησαν νά παραμείνουν καί νά εὐλογήσουν ἔστω μόνον τά σπίτια τους «ἀλλ' ἡμεῖς διά νά μήν συμδῆ σκάνδαλον ἀναχωρήσαμεν». Ἐνίοτε συνέβαινε τό ἀντίθετο. "Όπως στό Νίζνι-Νόβγκοροντ ὅπου ὁ

κλῆρος συμπεριφέρθηκε φιλικά, άλλ' «... δ λαός ἐφάνη ὡς ἀνεδλαδής (τί νά εἰπῆ τινας;)». Οἱ κάτοιχοι τοῦ Νίζνι προσπάθησαν νά πείσουν τούς άγιορεῖτες νά παρακάμψουν τό Καζάν. Εἶναι σκληρός ὁ ἀρχιερεύς, διέδιδαν, οἱ περισσότεροι κάτοικοι εἶναι Τάταροι, και ἄλλα πολλά. Ἡ πραγματικότητα πού ἀνέμενε τούς Σιμωνοπετρῖτες στό Καζάν διέψευσε τίς πληροφορίες. Οί χριστιανοί τοῦ Καζάν ἀπεδείχθησαν εὐσεδεῖς καί τόσο γενναιόδωροι ώστε ή εἴσπραξη πού πραγματοποιήθηκε στήν πόλη τους νά εἶναι ἀπό τίς σημαντικώτερες δλόκληρης τῆς ζητείας. Μέ ἄλλα λόγια, οἱ άγιορεῖτες μας δρέθηκαν μπροστά στό παγχοσμίως σύνηθες φαινόμενο τῆς ἀντιζηλίας καί τῆς ἐχθρότητας ἀνάμεσα σέ δύο γειτονικές ισοδύναμες πόλεις.

Οί διαχυμάνσεις στίς εἰσπράξεις — γιά τά αὐτά πάντοτε χρονικά διαστήματα — ἦσαν ἀνάλογες μέ τήν γενική διάθεση καί τίς οἰκονομικές δυνατότητες τοῦ πληθυσμοῦ. Τά ἔσοδα κατά συνέπειαν διέφεραν, ὄχι μόνον ἀπό πόλη σέ πόλη, άλλά καί ἀπό ἐνορία σέ ἐνορία, ὅπως, ἐπί παραδείγματι, στήν Πετρούπολη, ὅπου ρόλο ἔπαιξε ἡ λιγώτερο ή περισσότερο κεντρική θέση τοῦ ἑκάστοτε ἐπιλεγέντος ναοῦ. ᾿Αλλοῦ, ὅταν ὁ λαός δέν άνταπεκρίνετο στίς προσδοκίες τῶν άγιορειτῶν ήταν διότι άπλούστατα δυστυχοῦσε. Τά χρήματα δέν περίσσευαν. Τό φαινόμενο αὐτό παρατηρήθηκε κυρίως στίς πόλεις τοῦ μέσου Βόλγα, ώς συνέπεια τοῦ λιμοῦ πού μάστιζε τότε τόν ρωσσικό νότο: «Ἐν δέ τῆ πόλει Σαμάρα διεμείναμεν 23 ήμέρας. 'Αναλόγως τῆς πόλεως καί τοῦ πληθυσμοῦ ή σύναξις ἦτο ὀλιγωτέρα παρά ἐν Καζάνη καί Σιμπήρσκη, άλλ' ή αἰτία, ὡς ἐμάθωμεν ἀπό τούς κατοίκους, ἦτον οί χρόνοι τῆς δυστυχίας, 4-5 ἔτη διαρχῶς δέν ἔχαμον ψωμί καί ἄλλα πολλά...». Ἐκτός τοῦ λιμοῦ, οἱ χαμηλές εἰσπράξεις ὀφείλοντο καί σέ ἄλλους παράγοντες: στήν πόλη Μπαρισογκλιέμπσκ ἐπειδή εἶχε μόλις προηγηθεῖ ἡ ἔλευση θαυματουργῆς εἰκόνας ἀπό ρωσσικό μοναστῆρι, ἐνῶ στό Ἰελέτς, ἐπειδή οί κάτοικοι, πρίν ἀπό λίγα μόλις χρόνια εἶχαν πέσει θύματα ἀπατεώνων «καί μᾶς ἔλεγαν ὅτι πρό τριῶν ἐτῶν ἦσαν ἄγια λείψανα δηλαδή ψεύτικα καί ἐγελάσανε τόν κόσμον». ᾿Αντιμετώπισαν συνεπῶς τούς Σιμωνοπετρῖτες μέ δικαιολογημένη ἐπιφύλαξη.

Όσο γιά ἀναφορές σέ συναντήσεις μέ δμογενεῖς, αὐτές εἶναι σπάνιες στά κείμενα τοῦ Νεοφύτου καί τοῦ Ἰωαννίκιου. Ὁ ἀναγνώστης ἀποκομίζει τήν ἐντύπωση, ὄχι τόσο ἑνός εὐάριθμου Ἑλληνισμοῦ ὀργανωμένου σέ κοινότητες, ὅσο ἑ-

νός σημαντικοῦ ἀριθμοῦ μεμονωμένων Ἑλλήνων — κυρίως ἐμπόρων — διασκορπισμένων στήν ἀπέραντη ρωσσική ἐπικράτεια. Στήν Ὀδησσό γίνεται ἀναφορά σέ «μερικούς ὁμογενεῖς», ἐνῶ γιά τήν Ἁγία Πετρούπολη, τό ὁδοιπορικό μᾶς πληροφορεῖ πώς ἔχει «Ἑλληνας πολλούς». Οἱ τελευταῖοι συντηροῦν ἐλληνορθόδοξο ναό, στόν ὁποῖο προσελήφθη γιά λίγο ἐπί πληρωμῆ ὁ διακο-Ἰωαννίκιος, μή ὑπάρχοντος ἄλλου ἐλληνόφωνου διακόνου. Στήν Μόσχα πάλιν, ἦλθαν σέ δοήθεια τῶν Σιμωνοπετριτῶν, ἐκτός τοῦ Ἑλληνος προξένου, «ἄλλοι δύο ὁμογενεῖς».

"Εγινε ἤδη λόγος γιά τούς Καλύμνιους διερμηνεῖς. Θά προσέθετα πώς Καλύμνιος ἦταν ἐπίσης ὁ ελληνας πού παρακλήθηκε νά συνοδεύσει τόν ἀσθενήσαντα Διονύσιο στό ταξίδι τῆς ἐπιστροφής του στόν "Αθωνα. Πλήν τῶν ἐμπόρων καί τῶν διερμηνέων, μία ἄλλη κατηγορία δμογενῶν ἀποτελοῦν οἱ κληρικοί τῶν διαφόρων έλληνορθόδοξων μετοχίων, πατριαρχιχῶν ἤ μοναστηριαχῶν. Οἱ Σιμωνοπετρῖτες μας μνημονεύουν τόν Γεννάδιο ἀρχιμανδρίτη τοῦ σιναϊτικοῦ μετοχίου στό Κίεβο, τόν ἀρχιμανδρίτη Πανάρετο, τούς ἱερομονάχους Μελέτιο καί ᾿Αθανάσιο καί τόν μοναχό Ραφαήλ τοῦ ἰδηρητικοῦ μετοχίου στήν Μόσχα, καθώς καί τόν ἀρχιμανδρίτη Σεραφείμ, ήγούμενο τοῦ νεοσύστατου τότε μετοχίου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου 17. Ο Νεόφυτος καί ή συνοδεία του συνάντησαν ἐπίσης «δύο γραικούς μαθητάς, [εροδιακόνους στήν 'Ακαδημία» τοῦ Κιέβου, καί στό Καζάν δύο ἀδέλφια φοιτητές, τόν διάχονο Βίχτωρα στήν ἐκκλησιαστική 'Ακαδημία καί τόν διάκονο Βικέντιο στό ἐκκλησιαστικό Σεμινάριο. Κατά τήν πορεία τους ἀπάντησαν στό Σαράτοδο, τό φθινόπωρο τοῦ 1890, «δύο-τρεῖς ελληνας καπνοπώληδες» μεταξύ τῶν ὁποίων καί κάποιον ὀνόματι Γραμματικόπουλο, συνδρομητή τῆς ἐφημερίδος «Ἡμέρα τοῦ Τριεστίου». Τέλος, στό Κιρσανώφ τῆς ἐπαρχίας Ταμπώφ, οἱ ἁγιορεῖτες μας προσεκλήθησαν στό σπίτι τοῦ ἐμπόρου Κωνσταντίνου Καρδούνη.

Περαίνοντας, ἄς ἀναφερθοῦμε στούς λίγους ἐκείνους Ρώσσους μή ἀξιωματούχους λαϊκούς πού μνημονεύονται ἀνομαστικῶς στό ὁδοιπορικό. ᾿Από τόν «κύρ ᾿Αλέξιο», καθηγητή στήν Θεολογική ᾿Ακαδημία τοῦ Κιέβου, φίλο τοῦ Θρους καί καλοῦ γνώστη τῆς ἑλληνικῆς, ὁ ὁποῖος παρουσίασε τούς ἀγιορεῖτες στόν ἀρχιερέα τῆς πόλεως καί γενικῶς, μέ κάθε τρόπο, διευκόλυνε τήν διαμονή τους σ' αὐτήν, ὥς τήν γερόντισσα ᾿Ανυσία στήν Πετρούπολη, ἡ ὁποία

μαζί μέ τόν ἐπίτροπο τοῦ ναοῦ, ὅχι μόνον δέν πτοήθηκε ἀπό τήν ἐχθρότητα τῶν ἱερέων τῆς ἐνορίας της, ἀλλά καί παρακινοῦσε τόν κόσμο νά προσκαλέσει στό σπίτι του τούς ἁγιορεῖτες γιά ἁγιασμούς καί εὐχέλαια, καθώς καί νά κάνη δωρεές, δίδοντας ἡ ἴδια πρώτη τό παράδειγμα, μέ τό νά προσφέρει στήν Σιμωνόπετρα μία πλήρη ἱερατική σχολή.

Πυχνά ἦσαν εξ ἄλλου τά περιστατικά τῆς γενναιόδωρης φιλοξενίας τῶν Σιμωνοπετριτῶν σέ σπίτια ἰδιωτῶν. "Οπως ἐχεῖνο τοῦ Φίλιππου Βλαδιμήροβιτς στό Ἐφραίμοβε τῆς Τούλα ἤ ἐχεῖνο τοῦ Καπιτόν Ἰβάνοβιτς στό Σιγράν. Στήν φιλοξενία ἐπρώτευαν οἱ γυναῖχες. "Όπως καί οἱ χῆρες Βαρβάρα ᾿Αλεξανδρόβνα ἀπό τό Ἰελέτς καί Μαρία ἀπό τό Ἰεγκόρεβσκ, καθώς καί ἡ πλουσιωτάτη ᾿Απολιναρία Ἰβάνοβνα Καρεπάνωφ ἀπό τό Σαράτοβο ἤ ἡ σύζυγος κάποιου ᾿Αλεξάνδρου - Ἰβάν Δημητρίεβιτς Θεοδώρωφ ἀπό τό Μπαρισογκλιέμπσκ.

Κοντά σ' αὐτούς εἶναι καί οἱ ιδιῶτες ἐκεῖνοι που, μολονότι δέν ἀναφέρονται ὀνομαστικῶς, συμπαραστάθηκαν μέ τόν ἕναν ἤ τόν ἄλλον τρόπο στούς άγιορεῖτες. Θπως δ προαναφερθείς έπίτροπος τῆς Παναγίας τοῦ Καζάν στήν Αγία Πετρούπολη, πού ἦλθε σέ ἀντίθεση μέ τόν ἀρνητικότατο κλῆρο τοῦ ναοῦ, καθώς καί ὁ φιλομόναχος ἐπίτροπος τῆς μητροπόλεως τοῦ Ριάζσκ στήν ἐπαρχία τοῦ Ριαζάν πού φιλοξένησε τούς άγιορεῖτες στό σπίτι πού κατοικοῦσε μέ τά ὀκτώ άδέλφια του. "Ας μνημονεύσωμε ἐπίσης τούς ἐργοστασιάρχες πού προσεκάλεσαν τούς Σιμωνοπετρῖτες νά ψάλλουν παρακλήσεις καί νά τελέσουν άγιασμό στά ἐργοστάσιά τους στήν Μόσχα, ή τούς «πλουσίους εὐεργέτας» τοῦ ᾿Αστραχάν, τῶν ὁποίων τά ὀνόματα εἶναι γνωστά ἀπό τόν κατάλογο τῶν εὐεργετῶν τῆς Μονῆς.

"Οποιες δυσκολίες κι ἄν δοκίμασαν κατά τήν τετραετῆ περιοδεία τους οἱ άγιορεῖτες, τό βέβαιον ἦταν πώς ἐγκατέλειπαν τήν Ρωσσία μέ τήν καρδιά γεμάτη εὐγνωμοσύνη καί μέ τήν πεποίθηση ὅτι τούς εἶχε ἀγκαλιάσει ἡ ἀγάπη τοῦ ρωσσικοῦ λαοῦ, τόν ὁποῖον ἐμμέσως ἀναγνωρίζουν ὡς τόν νέο κτήτορα τῆς Σιμωνόπετρας: «οὐχ ἦττον, ὁ ρωσσικός λαός εἶναι εὐλαβής, ἁπλοῦς καί ἐλεήμων» γράφει ὁ Νεόφυτος, «διό καί κατά καθῆκον εὐγνωμονοῦμεν τά μέγιστα ὡς ἦτο ἡ Μονή βεβαρημένη ἀπό τά χρέη καί ἐπήρχετο, καθώς συνέβη, ἡ πανωλεθρευτική τοῦ 1891 πυρκαϊά, φοβοῦμαι μή ἐγκαταλείπετο κεκαυμένον ἐρείπιον ἄνευ τῆς ὡς ἀνωτέρω βοηθείας καί συνδρομῆς τῆς ἡΑγίας Ρωσσίας».

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  63

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. P. Lemene, G. Dagron, S. Cirkovic *Actes de saint Pantéléimon*, Archives de l' Athos XII, Paris 1982, p. 3-10.
- 2. ἀντωνίου Αἰμιλίου Ταχιάου, Αί μετά τοῦ ἀγίου ὅρους σχέσεις τῆς Ρωσσίας μέχρι τοῦ 14ου αἰῶνος, ἐν ἀθωνιχῆ Πολιτεία, Θεσσαλονίχη 1963, σελ. 493-508 καί George P. Fedotov, The russian religious mind, vol. I, Kievan Christianity, Nordland 1975, p. 15 κ.έπ.
- 3. Alexandre Eck, Le Moyen Âge russe (préface d' Henri Pirenne, Paris, 1938, p. 348. Βλέπε ἐπίσης John Fennel, The crisis of medieval Russia (1200-1304), Longman History of Russia, London New York 1983, p. 893 κ.έπ., καθώς καί John Meyendorff, Byzantium and the rise of Russia, Cambridge University Press, 1981, p. 29-53.
  - 4. Alexandre Eck, Le Moyen Âge russe, p. 346.
- 5. Alexandre Eck, Le Moyen Âge russe, p. 360. Βλ. ἐπίσης, Paul Dukes, The making of russian absolutism (1613-1801), Longman History of Russia, New York 1986, p. 22.
- 6. Paul Bushkovitch, The merchants of Moscow (1580-1650), Cambridge 1980, ἰδιαίτερα κεφ. 2 «The conditions of trade in 1th century Russia», σελ. 24-42 καί 92 κ.έπ.
- 7. Γιά μία ἐκτενέστερη παρουσίαση τοῦ θέματος τῶν ἀγιορειτικῶν ζητειῶν στήν Ρωσσία, δλ. Constantin Stamatopoulos, Bref Apercu de l'histoire des quêtes athonites en Russie, ἐν «Russie mille ans de christianisme», Etudes Theologiques No 10, Les éditions du Centre Orthodoxe, Chambesy 1993, p. 245-258.
  - 8. Γεράσιμος Σμυρνάχης, Τό "Αγιον "Όρος, 'Αθῆναι

- 1903, φωτογραφική ἀνατύπωση ἔκδ. Πανσέληνος 1988, σελ. 661.
  - 9. Actes de saint Pantéléimon, σελ. 17.
- 10. Εὐλογίου Κουρίλα Λαυριώτου, Ὁ κατάλογος τῶν ἐπίσημων ἀθωνικῶν ἐγγράφων τοῦ Π. Οὐσπένσκυ, Ε.Ε.Β.Σ. Η΄ (1931), σελ. 66-109, καί ιδιαίτερα, Φιλαρέτου Βατοπεδινοῦ, Γράμματα ρώσσων βασιλέων καί ἄλλα ἔγγραφα, σελ. 100-102.
- 11. Φιλαρέτου Βατοπεδινοῦ, Γράμματα ρώσσων βασιλέων, σελ. 101. Ἔγγραφο ὑπ' ἀριθ. 472 τοῦ καταλόγου ἐπισήμων ἀθωνικῶν ἐγγράφων τοῦ Οὐσπένσκυ.
- Paul Bushkovitch, The merchants of Moscow, σ.
   ×.έπ.
- 13. Φιλαρέτου Βατοπεδινοῦ, Γράμματα ρώσσων βασιλέων, σελ. 101, 102. Ἔγγραφο τοῦ ὑπ' ἀριθ. 473 τοῦ καταλόγου ἐπισήμων ἀθωνικῶν ἐγγράφων τοῦ Οὐσπένσκυ.
- 14. Φιλαρέτου Βατοπεδινοῦ, Γράμματα ρώσσων βασιλέων, σελ. 100. Ἔγγραφο ὑπ' ἀριθ. 459 (ἔτους 1669), καί Μανουήλ Γεδεών, Χρονογραφία τῆς ἐν Ἅθφ Μονῆς τῶν Ἱβήρων, Κωνσταντινοὑπολις 1906 καί 1912.
- 15. Μανουήλ Γεδεών, Χρονογραφία τῆς ἐν Ἄθω Μονῆς τῶν Ἰβήρων, σελ. 81, 83.
- 16. Τόν 19ο αἰῶνα καί ὥς τόν Μεσοπόλεμο, οἱ μοναχοί τῆς Σιμωνόπετρας κατά κανόνα προήρχοντο ἀπό τίς πόλεις καί τά χωριά τῆς χερσονήσου τῆς Ἐρυθραίας. Βλ. Μωϋσέως μοναχοῦ, Ἱερώνυμος Σιμωνοπετρίτης: ὁ γέρων τῆς ἀναλήψεως (1870-1957), ἔκδ. Ἱερᾶς Μονῆς Σίμωνος Πέτρας, Ἅγιον Ὅρος, 1982.
- 17. Χρυσοστόμου Καλαϊτζῆ, Τό μετόχιον τοῦ Οἰχουμενιχοῦ Πατριαρχείου ἐν Μόσχα «Ὁ Ἅγιος Σέργιος» καί οἱ ἡγούμενοι αὐτοῦ (1881-1936), ἔχδ. Τέρτιος, Κατερίνη 1991



# Έθνική ἄμυνα μέσφ τοῦ ἐξηλεκτρισμοῦ στήν Ἑλβετία ἀπό τό 1880 ις τό 1930

Serge Paquier

Μετάφραση: Βαγγέλης Δουβαλέρης

ιευρύνουμε έδῶ, ἐλεύθερα, τήν ἔννοια τῆς «'Εθνικῆς "Αμυνας», ἀπό τήν αὐστηρά στρατιωτική της χροιά, στήν εὐρύτερη ἔννοια τῶν ἐθνικῶν συμφερόντων μιᾶς χώρας. Ἐφαρμοσμένη στήν Έλβετική περίπτωση, τούτη ή ἔννοια σημαίνει κυρίως τήν θωράκιση ἔναντι τῶν ξένων ἐπιρροῶν, τήν προστασία τῆς ἐσωτερικής ἀγορᾶς, καί ιδιαίτερα τόν ἔλεγχο τῶν ἀποθεμάτων, τῶν μεταφορικῶν καί ἐνεργειακῶν δικτύων. Ἡ ήλεκτροδότηση τῆς χώρας ἀποτελεῖ άναμφίδολα έθνικῆς σημασίας ὑπόθεση, καθώς πίσω ἀπό τό πρόδλημα τοῦ ἐλέγχου τῶν ἡλεκτρικῶν δικτύων, πού τροφοδοτοῦνται πρωτογενῶς ἀπ' τά ὑδάτινα ρεύματα τῆς χώρας, καραδοχεῖ τό ἄλλο χρίσιμο πρόβλημα μιᾶς πιθανῆς έξωτερικής διείσδυσης στίς ύδραυλικές πηγές τῆς Ἑλβετίας. Σημειωτέον ὅτι οἱ ὑδραυλικές πηγές ἀποτελοῦν τήν μόνη φυσική πηγή ἐνέργειας πού διαθέτει ή χώρα ἐν ἀφθονία, ἀφοῦ, ὑπενθυμίζουμε, δέν ύπάρχουν σέ μεγάλη κλίμακα έκμεταλλεύσιμα κοιτάσματα ἄνθρακα, οὔτε ἄλλωστε ἄλλος ὀρυκτός πλοῦτος $^1$ .

"Αν ή νέα τεχνολογία τοῦ ἠλεκτρισμοῦ γέννησε γρήγορα πολλές ἐλπίδες στήν Ἑλβετία γιά μία ἔξοδο ἀπ' τήν κρίση πού σημάδεψε τήν χώρα τό διάστημα 1875-1895, ἔφερε δέ, ὡς ἐπακόλουθο, τόν φόβο τῆς ἐπανάληψης τοῦ όδυνηροῦ ἐκείνου σεναρίου τῶν σιδηροδρόμων κατά τό διάστημα 1850-1897, ὅπου οἱ «ξένοι βαρῶνοι» ἔγιναν ἐν τέλει τά πραγματικά ἀφεντικά τῶν ἐλ-βετικῶν σιδηροδρομικῶν δικτύων.

Σ' ἀντίθεση μέ τήν πικρή αὐτή ἐμπειρία, ἡ ὑδροηλεκτρική ἐνέργεια ἐμφανίστηκε σαφῶς ὡς ἐθνική ἐπιτυχία. Πρῶτον, ὑπῆρχαν οἱ κατασκευ-

αστές τῆς Ἑλβετίας, τῆς Γενεύης, τῆς Βασιλείας καί τῆς Ζυρίχης, πού ἐπεβλήθησαν ὡς προμηθευτές τεχνικοῦ ἐξοπλισμοῦ μέσα στήν χώρα καί δεύτερον, ὑπῆρχαν ἐθνικές ἑταιρίες: κοινοτικές, καντονιακές, ὁμοσπονδιακές, ἰδιωτικές ἤ καί μικτές, οἱ ὁποῖες ἤλεγχαν τά δίκτυα.

Ἡ ἐπιτυχία αὐτή προσλαμβάνει μεγαλύτερη ἀχόμα σημασία ἄν λάβουμε ὑπόψη μας ὅτι ἔπρεπε νά παύσει πιά ἡ λογική τοῦ ἐλέγχου πού ἀσκοῦσαν οἱ ξένες δυνάμεις στό ὅλο τεχνικό σύστημα. Ὠστόσο, κατέστη δυνατό νά παρεμποδιστοῦν οἱ μεγάλοι Γερμανοί βιομήχανοι, συνέταιροι τοῦ διεθνοῦς χρηματιστηριακοῦ κεφαλαίου, καί οἱ ἡγέτες τῆς ἡλεκτροτεχνικῆς σ' εὐρωπαϊκό ἐπίπεδο. Τά γερμανικά συγκροτήματα ἐνδιαφέρθηκαν κι αὐτά γιά τόν ἔλεγχο τῆς ἑλβετικῆς ἀγορᾶς στίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1890. Ὁ κίνδυνος τώρα, μέ τά συγκροτήματα αὐτά ἔτοιμα νά διασχίσουν τήν ἄλλη ὄχθη τοῦ Ρήνου, ἦταν ἀκόμα μεγαλύτερος.

Κατά τήν ἄποψή μας, ή ἐπιτυχία τῆς Ἑλδετίας χρωστᾶ πολλά σέ δύο παράγοντες: κατ'
ἀρχήν, στήν σημασία πού ἀπέκτησε ἡ ὑδροηλεκτρική ἐνέργεια ὡς μέσο προστασίας τῆς ἐθνικῆς
οἰκονομίας: ἔπειτα, στή δυναμική πού δόθηκε ἀπ'
τίς ἑταιρίες τοῦ δημοσίου, οἱ ὁποῖες ἐκμεταλλεύτηκαν τά ἡλεκτρικά δίκτυα (κοινότητες, καντόνια, ὁμοσπονδιακοί σιδηρόδρομοι). ᾿Αναπτύσσοντας τίς ἀγορές, καί ἀπευθυνόμενες ἀποκλειστικά
στήν ἐθνική ἡλεκτροτεχνική διομηχανία, οἱ ἑταιρίες αὐτές ἔπαιξαν ἐν τέλει τόν ρόλο χρηματιστηριακῶν τράστ γερμανικοῦ τύπου, ὅπως ἐκεῖνα
πού εἶχαν δημιουργήσει οἱ Γερμανοί διομήχανοι
εἰδικά γιά νά κατακτοῦν τμήματα τῆς ἀγορᾶς.

<sup>—</sup> Ὁ Serge Paquier ἔχει σπουδάσει Πολιτική Οἰκονομία καί Οἰκονομική Ἱστορία στό Πανεπιστήμιο τῆς Γενεύης. Τό διδακτορικό του ἀφορᾶ στήν ἐνεργειακή πολιτική τῆς Ἑλβετίας καί στίς πολιτικοκοινωνικές της συνέπειες. Σήμερα διδάσκει στήν σχολή Οἰκονομικῶν καί Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν (Τμῆμα Οἰκονομικῆς Ἱστορίας) τοῦ Πανεπιστημίου τῆς Γενεύης. Τό κείμενο αὐτό ἀποτελεῖ ἀνάτυπο τῆς Ἑταιρίας τῆς Ἱστορίας Μελέτης τοῦ Ἡλεκτρισμοῦ στήν Γαλλία, καί δημοσιεύεται ἐδῶ τό πρῶτο μέρος του.

 $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  65

"Ας περιγράψουμε λοιπόν, ἀρχικά, πῶς ἡ ὑδροηλεκτρική ἐνέργεια ὁδήγησε στήν ἔξοδο ἀπ' τήν κρίση πού ἔπληξε κατά τό τέλος τοῦ 19ου αἰώνα τήν χώρα αὐτή.

#### Η ΕΛΒΕΤΙΑ ΑΝΤΙΜΕΤΩΠΗ ΜΕ ΤΗΝ ΚΡΙΣΗ ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ 1875-95

Γιά νά ἀντιληφθοῦμε καλύτερα τήν θέση τῆς Έλδετίας κατά τήν κρίση, χρειάζεται, κατ' ἀρχήν, νά συγκρίνουμε τήν κατάστασή της μέ τήν άντίστοιχη τῶν γειτονικῶν της χωρῶν. Στίς περισσότερες διομηχανικές χῶρες τῆς Εὐρώπης, ἡ οἰκονομική ἀνάπτυξη ἐπιδραδύνθηκε τήν περίοδο τῆς μεγάλης οἰχονομικῆς ὕφεσης τοῦ 1875-95. Ή ύπεροχή τους ἀμφισδητήθηκε κυρίως ἀπ' τήν Γερμανία καί τίς Ἡνωμένες Πολιτεῖες, οἱ ὁποῖες αναδειχνύονταν σέ νέες ήγετιχές δυνάμεις. Έπιπλέον, ἄλλες μακρυνές χῶρες γίνονταν δλοένα πιό ἀνταγωνιστικές λόγω τῆς συνεχοῦς βελτίωσης τῶν μεταφορικῶν τους δικτύων. Χρηματιστηριακές κρίσεις καί οἰκονομικά κράχ ἀλληλοδιαδέχονταν τό ενα τό ἄλλο ἀπ' τήν δεχαετία τοῦ 1880 ως τήν ἀρχή τῆς δεκαετίας τοῦ 1890. "Οταν συνταραχτικά κράχ δέν ἔπλητταν τό χρηματιστήριο άξιῶν τοῦ Παρισιοῦ ἤ τοῦ Λονδίνου, ἔπλητταν τό χρηματιστήριο τοῦ Βερολίνου, ὅπου σημειωνόταν ἀπότομη πτώση τῶν μετοχῶν.

Τά περισσότερα κράτη ἐφάρμοζαν μέτρα ἀμυντικοῦ τύπου ἀποδλέποντας στήν ἐγκατάσταση τελωνειαχῶν φραγμῶν γιά νά προφυλαχτοῦν άπ' τόν ἀνταγωνισμό. Ἡ λήψη τῶν λεγόμενων «προστατευτικῶν» αὐτῶν μέτρων εἶχαν σά συνέπεια τήν μείωση τῶν ἐμπορικῶν συναλλαγῶν. Τά «ἰμπεριαλιστικά» μέτρα προστασίας, τά δποῖα εἶχαν σκοπό τους νά χτυπήσουν τίς ἀποικιακές αὐτοκρατορίες, ἐπεδίωκαν μεταξύ ἄλλων νά διανοίξουν προστατευόμενη δίοδο στίς πρῶτες ύλες καί νά δημιουργήσουν προστατευόμενες άγορές. Αὐτά τά ἐπικοινωνιακά μέτρα ἐν τέλει συνέδαλαν στήν περαιτέρω ἐπιδείνωση τῶν διεθνῶν σχέσεων, πού ἦταν ἄλλωστε ἤδη εὔθραυστες, μέ τό πνεῦμα τῆς ἀντεκδίκησης νά κυριαρχεῖ σ' δρισμένους γαλλικούς κύκλους ίδίως μετά τήν ήττα ἀπ' τήν Γερμανία τό 1871.

Στό πλαίσιο αὐτό, ἡ Ἑλβετία ἐπλήγη ἰδιαίτερα ἀπ' τήν μεγάλη οἰκονομική ὕφεση τοῦ τέλους τοῦ 19ου αἰώνα. Ἐθίγησαν ιδιαίτερα οἱ παραδοσιακοί τομεῖς — ὑφαντουργία καί ὡρολογοποιία —, οἱ ὁποῖοι εἶχαν ἐπεκταθεῖ ἀπ' τίς ἀρχές τῆς βιομηχανικῆς ἐπανάστασης². Ἡ βιοτε-

χνική ὀργάνωση πού κυριαρχοῦσε στούς τομεῖς αὐτούς, ἐμφανίστηκε ἀρκετά ἐξασθενημένη γιά νά μπορέσει ἐπιτυχῶς ν' ἀνταπεξέλθει στόν ἀνταγωνισμό τῶν μεγάλων διοτεχνιῶν τοῦ ἐξωτερικού. "Αμεση συνέπεια τῆς εἰσαγωγῆς τῶν σιδηροδρόμων: δ άγροτικός πληθυσμός ύποδλήθηκε σέ βαρειά δοχιμασία ἀπ' τόν ἀνταγωνισμό πού προχάλεσε τό εἰσαγόμενο στάρι. Ἡ χρίση δέν ἔπληξε μόνο τούς παραδοσιακούς τομεῖς, μά καί τούς πιό σύγχρονους. Ἡ ἐπιχειρηματική δραστηριότητα τῆς Ἑλβετίας, ἡ ὁποία τονώθηκε κατ' ἀρχήν ἀπ' τήν ἐγκατάσταση τῶν σιδηροδρομικῶν δικτύων, ὑπέστη ἐν συνεχεία τήν κρίση τῶν σιδηροδρομικῶν ἑταιριῶν κατά τά τέλη τῆς δεκαετίας τοῦ 1890. Στό έξῆς, τά χρήματα ἀφθονοῦσαν, μά οἱ δυνατότητες μιᾶς ἱκανοποιητικής ἀπόδοσης τής χώρας ήταν περιορισμένες. Ἡ Ἑλβετική βιομηχανία παραγωγῆς μηχανῶν ἀπ' τήν πλευρά της ὑπέστη, ἀπ' τήν δεκαετία τοῦ 1880, τόν ἀνταγωνισμό τῶν γερμανιχῶν διομηχανιῶν ἐξίσου στήν ἐσωτεριχή ἀγορά δσο καί στό έξωτερικό.

Ή ἐγκατάσταση τῶν σιδηροδρόμων ἀπ' τίς άρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1850 ἦταν μιά ὅλως ἀπογοητευτική έμπειρία. Φάνηκε κυρίως ή άνικανότητα τῶν διαφόρων ὀργανισμῶν νά ἀντιμετωπίσουν τίς καταχρήσεις τοῦ χρηματιστηριακοῦ καπιταλισμού. Οἱ ἐγχώριοι καπιταλιστές καί οἱ διάφοροι ὀργανισμοί πού ἀποδέχτηκαν ἀρχικά τό μετοχικό κεφάλαιο τῶν σιδηροδρομικῶν ἑταιριῶν, ἀποσύρθηκαν μετά τίς πρῶτες ἀπογοητεύσεις. 'Ο διεθνής καπιταλισμός, οἰκειοποιήθηκε τήν θέση τους, καί κατέλαβε κυριολεκτικά - μέ τήν δοήθεια τῶν έλδετικῶν τραπεζῶν — τούς σιδηρόδρομους τῆς χώρας. Κατά τό διάστημα 1880-1890, οί βαρῶνοι τῶν χρηματιστηρίων τοῦ Παρισιοῦ καί τοῦ Βερολίνου τούς ἤλεγχαν - κι ἡ έλδετική ἀγορά τῶν σιδηροδρομικῶν ἑταιριῶν εἶχε λοιπόν γιά τά καλά ἀποικιοποιηθεῖ³. 'Αναμφίδολα, ή πικρή αὐτή ἐμπειρία τῆς εἰσαγωγῆς ἑνός μεγάλου τεχνολογικοῦ δικτύου, γιά πρώτη φορά, έντός τῆς χώρας, ὑπῆρξε καθοριστική.

Γιά νά ξεπεράσει αὐτήν τήν χρίση, ἡ Ἑλδετία δέν μποροῦσε εὔχολα νά ἐφαρμόσει τίς χλασσικές λύσεις, τῆς «ἰμπεριαλιστικῆς» ἐξάπλωσης ἀφενός, χαί τῆς «προστατευτικῆς» ἄμυνας ἀφετέρου. Ἐλλείψει διεξόδου πρός τήν θάλασσα ἀλλά χαί πολεμιχοῦ στόλου, πιθανά ἀποιχιαχά ἐγχειρήματα ἦσαν ἐχτός συζήτησης<sup>4</sup>. Στήν χαλύτερη περίπτωση θά μποροῦσε νά συμμαχήσει μέ μία ἀπ΄ τίς δύο μεγάλες δυνάμεις γιά νά ἐπιδληθεῖ. Ἐξάλλου, τά προστατευτιχά μέτρα ἐμφανίστηχαν ἀρ

κετά ἐπικίνδυνα γιά μιά χώρα μέ ἀνοικτή οἰκονομία, ἡ ὁποῖα ἦταν διπλά ἐξαρτημένη ἀπ' τό ἐξωτερικό. ᾿Αφενός, ἡ Ἑλδετία χρειαζόταν τήν εἰσαγωγή πρώτων ὑλῶν πού δέν διέθετε, κι ἀφετέρου, οἱ διομήχανοι, λόγῳ τῆς μικρῆς ἐσωτερικῆς ἀγορᾶς, ἤθελαν ὁπωσδήποτε μέ τούς καλύτερους δυνατούς ὅρους νά διεισδύσουν στίς ξένες ἀγορές.

Ἡ διείσδυση τῶν ξένων προϊόντων στόν έλδετικό χῶρο ἦταν ἕνα ἀπ' τά δασικά ζητήματα τῆς κρίσης. Ὁ συντάκτης τῆς «Ἑλβετικῆς οἰκονομικῆς ἐπιθεώρησης» («Bulletin financier suisse») ἔγραφε τό 1879: «Ἡ διομηχανία, ὑπό τό βάρος τῆς γενικῆς στασιμότητας, ὀφείλει νά παλέψει περισσότερο γιά τίς ἀνάγκες τῆς ἐσωτερικής κατανάλωσης, ἐναντίον τῆς εἰσδολῆς αὐτῆς τῶν ξένων προϊόντων πού εἰσρέουν σωρηδόν ἀπό παντοῦ, μέ τιμές κάτω τοῦ κόστους» $^5$ . Ή ἀναγκαιότητα ἐπανάκτησης τῆς ἐσωτερικῆς άγορᾶς ἦταν τό θέμα πού συγκέντρωσε τό γενικό ἐνδιαφέρον. ᾿Αρκετά σημαντικές ἦταν καί οί δύο ἐθνικές ἐκθέσεις πού ἔγιναν: τῆς Ζυρίχης τό 1883, καί τῆς Γενεύης τό 1896. Ὁ συντάκτης τῆς «Ἑλβετικῆς οἰκονομικῆς ἐπιθεώρησης» ἔγραφε τό 1881:

«Ἡ ἰδέα γιά τή διοργάνωση μιᾶς Ἐθνικῆς Ἑλβετικῆς Ἐκθεσης προχώρησε μέ γοργά βήματα στήν Ζυρίχη. Πιστεύουμε πώς μία ἔκθεση μέ ελβετικά προϊόντα θ' ἀποδείξει εὔκολα ὅτι ἡ Βιομηχανία τῆς χώρας μας, μέ μερικές ἐξαιρέσεις, μπορεῖ νά καλύψει χωρίς δυσκολία ὅλες τίς ἀνάγκες μας, καί θά πάψει ἔτσι τήν κακιά συνήθεια ὅλων μας ν' ἀναζητᾶμε πέρα ἀπ' τά σύνορα τοῦ τόπου μας ἐκείνα πού μποροῦμε οἱ ἴδιοι ἐμεῖς, μέ τίς δικές μας ἱκανότητες νά ἔχουμε, χωρίς νά βγαίνουμε ἔξω ἀπ' τήν χώρα»<sup>6</sup>.

Τό πρῶτο ἄρθρο τοῦ προκαταρκτικοῦ προγράμματος πού συντάχθηκε ἀπ' τήν Κεντρική Ἐπιτροπή τῆς Ἔκθεσης τῆς Ζυρίχης εἶναι ἐξίσου σαφές:

«[...] προχειμένου νά παρουσιάσουμε εναν συνολικό πίνακα τῆς παραγωγικῆς ἱκανότητας τῶν Ἑλβετικῶν πληθυσμῶν, νά ὑπολογίσουμε μέ ἀκρίβεια τό δυναμικό τους, ν' ἀνοίξουμε στό ἐσωτερικό νέες διεξόδους στήν ἐθνική παραγωγή, καί νά δώσουμε στήν χώρα μία ἰδέα καθαρή καί πλήρη τῆς σημασίας πού ἔχουν οἱ διάφοροι κλάδοι τῆς βιομηχανίας [...]». <sup>7</sup>

Μέσα σ' αὐτό τό πλαίσιο τῆς ἀναγκαιότητας γιά ἐθνική ἀνάκαμψη — ἤ καλύτερα: τῆς θέλησης γιά ἐπανάκτηση τῆς ἐθνικῆς ἀγορᾶς — τίθεται τό πρόδλημα τῆς ἤλεκτροδότησης τῆς χώρας τήν δεκαετία τοῦ 1880.

#### Ο ΥΔΡΟΗΛΕΚΤΡΙΣΜΟΣ ΩΣ ΛΥΣΗ ΤΗΣ ΚΡΙΣΗΣ

#### Έλπίδες

Ό διομηχανικός ήλεκτρισμός δημιούργησε ἀπ' τίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1880 μεγάλες ἐλπίδες στήν Ἑλδετία, ὅσον ἀφορᾶ κυρίως στήν δυνατότητα ἐκμετάλλευσης τῶν ὑδραυλικῶν πηγῶν της. Ὁ συγγραφέας τῆς ἐτήσιας ἀναφορᾶς τοῦ Ἐμπορικοῦ Ἐπιμελητηρίου τῆς Ζυρίχης γιά τό ἔτος 1882 γράφει:

«Οί ἐντυπωσιακές ἐξελίξεις τῆς ἡλεκτρικῆς τεχνολογίας δίνουν νέα άξία σέ μιά χώρα σάν τήν δική μας, ή δποία ἀνάλογα πρός τήν γεωγραφική της θέση καί τίς φυσικές πηγές της, διαθέτει ἄφθονη ύδραυλική ἐνέργεια πού μέ τά γνωστά μέσα διόλου δέν θά μποροῦσε (ἤ πάντως ἐλάχιστα) νά άξιοποιηθεῖ. "Ετσι ἡ Έλδετία δρίσκει ἐκεῖ ἀντίβαρο στήν στενότητα τῶν παραγωγικῶν της πόρων, μά περισσότερο γιά τήν παντελῆ ἔλλειψη ἀνθραχοφόρων μεταλλευμάτων κι ἄνθρακα. Εἴμαστε πεπεισμένοι ὅτι ἡ χρήση τῆς ύδραυλικής ἰσχύος γιά τήν παραγωγή ήλεκτρισμοῦ, πού θά χρησιμεύσει εἴτε γιά τήν μεταφορά ἐνέργειας, εἴτε γιά παραγωγή φωτισμοῦ ἤ γιά άλλες φυσικοχημικές ἐφαρμογές, θά λάβει σύντομα ἔκταση σημαντική<sup>8</sup>.

Έδῶ κι ἀρκετές δεκαετίες, οἱ έλβετοί μηχανικοί ἀναζητοῦσαν ἕνα σύστημα κατάλληλο γιά δευτερογενή ἐνέργεια, ἱκανό νά συγκεντρώνει, νά μεταφέρει σέ μεγάλη ἀπόσταση καί νά διανέμει φθηνά κινητήρια δύναμη, καί τ' δποῖο θά χρησιμοποιούσε ώς πρωτογενή κινητήρια δύναμη τίς ύδραυλικές πηγές τῆς χώρας, αὐτό τό σημαντικό ἀπόθεμα πρωτογενοῦς (κι ἀνανεώσιμης) ἐνέργειας. Ἡ τελειοποίηση τῶν τροχῶν στίς ἀρχές τοῦ 19ου αἰώνα, κι ἔπειτα ἡ εἰσαγωγή στροδίλων (τουρμπῖνες) ἀπ' τό 1840-1850, δελτίωσαν σημαντικά τήν ἐκμετάλλευση τῆς πρωτογενοῦς ὑδραυλικής ἐνέργειας - ὅμως οἱ διαπραγματεύσεις περί μεταφορᾶς καί διανομῆς ἀποδείχτηκαν δύσκολες. Άπ' τήν δεκαετία τοῦ 1850 κι ἔπειτα, χρησιμοποιήθηκαν άρκετά συστήματα, ἄξονες κίνησης δεκάδων μέτρων, συστήματα μέ τηλεδυναμικά καλώδια ή καί ύποδρύχια συστήματα ύπό πίεση<sup>9</sup> - κανένα δμως ἀπ' αὐτά δέν ἔφερε πράγματι μιά ικανοποιητική ἀπάντηση. Έπρεπε νά περιμένουμε τίς προόδους τῆς ἠλεκτρικῆς τεχνολογίας τῆς δεκαετίας 1880-1890 γιά νά ὑπάρξει ἐπιτέλους μιά λύση τοῦ προδλήματος.

'Αλλά αὐτό ὑπῆρξε πολύ περισσότερο ἀπό

 $NEA \ KOIN\Omega NIO \Lambda O \Gamma IA$  67



λύση σ' ἔνα μεμονωμένο πρόβλημα: ὁ ὑδροηλεκτρισμός ἔφερε ἔνα σύνολο λύσεων γιά τήν κρίση τῆς Ἑλβετίας. Στήν Γενεύη —πόλη πού ἰδιαίτερα ἔνιωσε τίς συνέπειες τῆς ἐπικράτησης τῶν παραδοσιακῶν οἰκονομικῶν τομέων— ἐπικρατοῦσε ἡ γνώμη ὅτι ἡ ἔλλειψη κινητήριας δύναμης, σέ συνδυασμό μέ τήν ἔλλειψη χρηματοδότησης, ἐμπόδιζε τήν οἰκονομική ἀνάπτυξη. Στίς ἀρχές τῆς κρίσης, τό 1876, ἡ ἀναφορά μιᾶς ἐπιτροπῆς, ἐπιφορτισμένες νά διεξαγάγει ἔρευνα γιά τήν Βιομηχανική κατάσταση τοῦ καντονίου τῆς Γενεύης, ἀναφέρει τά ἑξῆς:

«Τά γενικά συμπεράσματα στά δποῖα καταλήγει ἡ πλειοψηφία τῶν συνεργατῶν μας εἶναι ὅτι, στήν Γενεύη, ἡ διομηχανική ἀνάπτυξη παρέλυσε ἀπ' τήν ἔλλειψη κεφαλαίων καί κινητήριας δύναμης σέ προσιτές τιμές»<sup>10</sup>.

Παρακάτω, ή ἀναφορά κρίνει πώς ἀπαραίτητη γιά τήν ἀνάπτυξη εἶναι ἡ χρήση ὑδραυλικῆς δύναμης:

« Άναφέραμε ἤδη ὅτι σχεδόν ὅλες οἱ ἀπαντήσεις πού λάβαμε ζητοῦν τήν χρήση τῶν ὑδάτων τοῦ Ροδανοῦ και τοῦ Arve πιστεύουν ὅτι στά νερά αὐτῶν τῶν δύο ποταμῶν ὑπάρχει μιά πηγή τεράστιου πλούτου, πού σήμερα χαραμίζεται ἐντελῶς. Εἶναι ἀδύνατο νά μήν ἀντιληφθοῦμε ὅτι αὐτή ἡ ἀπόλυτη συμφωνία ἀνθρώπων, πού μέ τό διομηχανικό μέλλον τῆς Γενεύης ἴσα-ἴσα καταγίνονται, δέν εἶναι τουλάχιστον

μία ἔνδειξη πού πρέπει ὅλοι μας σοδαρά νά σχεφτοῦμε» 11.

Ό διομηχανικός ήλεκτρισμός δέν έλυσε μόνο τό πρόδλημα τῆς μεταφορᾶς τῆς χινητήριας δύναμης. Έκτός τοῦ ὅτι καθιερώθηκε ὡς τό καλύτερο σύστημα φωτισμοῦ καί κινητήριας δύναμης γιά τά τράμ, τίς διοτεχνίες καί τά ἐργοστάσια, κατέστησε δυνατή τήν ἐπί τόπου προμήθεια μεγάλων ποσοτήτων ἐνέργειας γιά τίς ήλεκτροχημικές καί ήλεκτρομεταλλουργικές διομηχανίες. 'Απ' τό τέλος τῆς δεκαετίας τοῦ 1880 (μέ τήν τελειοποίηση τοῦ συστήματος Thury, ρεύματος σταθεροῦς ἐντάσεως), ἀλλά χυρίως ἀπ' τίς άργες τῆς δεκαετίας τοῦ 1880 (με τό σγεδιασμό συστημάτων πολυφασιχοῦ ρεύματος), οἱ μηχανικοί κατάφεραν νά κατασκευάσουν ἕνα νέο μεγάλο τεχνικό σύστημα σημασίας ἀνάλογης μέ κεῖνο τῶν σιδηροδρόμων.

Αὐτό τό νέο τεχνικό σύστημα ἔδωσε ἕνα σύνολο λύσεων γιά τήν κρίση τῶν ἐτῶν 1870-1890 πού γνώρισε ἡ Ἑλβετία. Πρῶτα-πρῶτα, τό σύστημα φωτισμοῦ καί ἡ προμήθεια κινητήριας δύναμης σέ τιμές χαμηλές, βελτίωσαν τήν ἀνταγωνιστικότητα τῆς ὑφισταμένης οἰκονομικῆς δομῆς. Ἡ ἐπίδραση ἦταν κυρίως εὐεργετική ὅσον ἀφορᾶ τούς διεσπαρμένους τομεῖς — τήν ὑφαντουργία καί τήν ὡρολογοποιία — πού ἐπλήγησαν σκληρά ἀπ' τήν κρίση. Ἐν συνεχεία, ἡ ποικιλία καί ἡ ἀφθονία τῶν ὑδραυλικῶν πηγῶν

πρόσφεραν κατάλληλες τοποθεσίες γιά τήν έγκατάσταση ήλεχτροχημικῶν ἐργοστασίων μεγάλης ένεργειακής κατανάλωσης. "Επειτα, ή κατασκευή ύδροηλεκτρικῶν ἐγκαταστάσεων συνέδαλε κατά κάποιο τρόπο στήν άξιοποίηση τῶν δεκάδων έκατομμυρίων πού ἐπενδύθηκαν σέ ἔργα διαμόρφωσης τῶν χυριοτέρων ὑδάτινων ρευμάτων (Ρῆνος, Ροδανός, ὕδατα τοῦ Jura) καί τῶν παραποτάμων τους, προσφέροντας κατάλληλες τοποθεσίες πρός ἐκμετάλλευση $^{12}$ . Ἐπίσης, κατά τά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ 1890, ὅταν τό ἡλεκτροτεχνικό σύστημα ἀπέκτησε ἀρκετή συνοχή, ώστε ν' αντιμετωπιστεῖ μέ αὐτοπεποίθηση ή γοργή διάδοσή του σέ περισσότερες περιοχές), νέες εὐκαιρίες γιά τήν τοποθέτηση κεφαλαίων ἔκαναν τήν ἐμφάνισή τους στήν Ἑλβετική οἰκονομία. Ἡ νέα σειρά προϊόντων πρός παρασκευή (:γεννήτριες καί κινητῆρες ὅλων τῶν μεγεθῶν, μεταλλακτῆρες, μονωτῆρες, ὑδραυλικές τουρμπίνες, καλώδια καί λοιπά έξαρτήματα διομηχανικοῦ ἐξοπλισμοῦ ἐν γένει) ἔδωσε στήν Ἑλδετική διομηχανία κατασκευῆς μηχανῶν τήν εὐκαιρία νά ἐνισχύσει τήν θέση της ἔναντι τῆς γερμανικής διομηχανίας πού ήταν ἐν πλήρει ἀναπτύξει.

#### Φόδοι

Έν πάση περιπτώσει, τήν δεκαετία τοῦ 1880 καί στίς ἀρχές τῆς δεκαετίας τοῦ 1890, τέθηκε ενα καίριο ερώτημα: Ποιόν επρόκειτο νά ώφελήσουν αὐτές οἱ εὐκαιρίες; Μποροῦσε πράγματι ἡ έλβετική βιομηχανία νά χειριστεῖ τήν τεχνολογία ήλεκτρισμοῦ; Θά ἔπαιζαν ἄραγε οἱ ἰσχυροί οἰκονομικοί κύκλοι τόν ίδιο ρόλο πού ἔπαιξαν καί μέ τούς σιδηροδρόμους - ἕναν ρόλο μεσολαδητικό, δηλαδή, πρός ὄφελος τῶν δαρώνων τοῦ Βερολίνου καί τοῦ Παρισιοῦ; 13 Ποιός ἐπρόκειτο νά ώφεληθεῖ περισσότερο ἀπ' αὐτήν τήν ἐκμετάλλευση τῶν ὑδραυλικῶν πηγῶν σέ μεγάλη κλίμακα; Ὁ φόδος τῆς ἀναπαραγωγῆς τοῦ σεναρίου τῶν σιδηροδρόμων, τῆς πικρῆς αὐτῆς ἐμπειρίας πλανιόταν, καί πάλι στόν ἀέρα. Στίς ἀρχές τοῦ 1891, προεξοφλώντας τήν προσεχή ἐπιτυχία τῆς μεταφορᾶς ποσότητας ἐνέργειας σέ μεγάλες ἀποστάσεις, ἀπό τήν Φραγκφούρτη, μιά σοσιαλδημοκρατική ενωση μέ τ' ὄνομα Frei-land (Ἐλεύθερη Γῆ), ἀπηύθυνε αἴτηση στό δμοσπονδιακό Συμδούλιο. Στήν ἔκθεση ἀναφέρονται τά έξῆς:

«Δέν ὑπάρχει σήμερα οὖτ' ἕνας πολιτικός οὖτ' ἕνας πατριώτης, πού νά μήν ἀναγνωρίζει τί μέγα λάθος διαπράξαμε ἐγκαταλείποντας τήν

κατασκευή καί τήν ἐκμετάλλευση τῶν σιδηροδρόμων στά χέρια κερδοσκόπων ἰδιωτῶν. Τά ἀμέτρητα ἑκατομμύρια πού μᾶς κόστισε αὐτή ἡ ἐμπειρία πρέπει σαφῶς πιά νά λειτουργοῦν ὡς προειδοποίηση: τό πάθημα νά γίνει μάθημα καί νά μήν διαπράξουμε τό ἴδιο λάθος καί σήμερα, μέ τήν χρήση τῶν ὑδραυλικῶν πηγῶν.

Ο χίνδυνος εἶναι σήμερα παρών. Στίς περισσότερες ἐφημερίδες μποροῦμε να διαδάσουμε για τα νέα αἰτήματα πού ὑποδάλλονται για παραχωρήσεις ὑδραυλικῶν ἐχμεταλλεύσεων ἀπ' τίς διαφορες ἰδιωτικές ἤ ἀνώνυμες ἐταιρίες στίς τοπικές ἤ δημοτικές ἀρχές. Μολονότι μεταξύ τῶν ἱδρυτῶν τῶν ἀνώνυμων αὐτῶν ἑταιριῶν ὑπάρχουν ὁμογενεῖς, πίσω τους δίχως ἄλλο δρίσκονται ἰσχυρές ἐπιχειρήσεις τοῦ ἐξωτερικοῦ, οἱ ὁποῖες πολύ ἀνυπομονοῦν ν' ἀρπάξουν καί αὐτή τήν πηγή τοῦ ἐθνικοῦ μας πλούτου μέ τά δυνατά τους γέρια»<sup>14</sup>.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Πρόλ. «La grande crise des compagnies jerroviaires suisses, les groupes bancaires et la lutte pour le trafic transalpin», στό Histoire économique et histoire sociales recherches sur le capitalisme contemporain, τοῦ J. Bouvier, Γενεύη 1968, σσ. 193-217 καί εἰδικά σ. 214.
- 2. P.A. Wavre, Essai de construction d' un indice du volume de la production industrielle de la Suisse 1850-1914, Πανεπιστήμιο τῆς Γενεύης, 1983, σσ. 83-90 καί 96-97
- 3. Πρβλ. J. Bouvier (βλ. καί ὑποσημείωση 1) καί «Message du Couseil fédéral à l' Assemblée fédérale concernant le rachat des principales lignes de chemins de fer suisses du 25 mars 1897» στό Feuille fédérale de la Confédération Suisse, 1897, τόμος Ι, σσ. 728-730.
  - 4. "Ο.π., νόμος ΙΙ, σσ. 994.
  - 5. Bulletin financier suisse, Ἰανουάριος 1879.
  - 6. "Ο.π., Ίανουάριος 1881.
- 7. Έχθεση τῆς Ζυρίχης 1883, Rapports et procèsverbeaux, Ζυρίχη, 1883, σσ. 5.
- 8. Kaujmännische Gesellschaft Zürich, Bericht über Haudel und Industrie im Komton Zürich jür das Jahr 1882, Ζυρίχη, 1883.
- 9. Πρβλ. Bulletin d' histoire de l' électricité, 16 (1990): σσ. 25-36.
- 10. Rapport de la Commission chargée de jaire une enquête sur la sifuation industrielle du canton de Genève, meseutée au Grand Conceal en octobre 1876, ὑπό Μ.Β. Dussaud, Γενεύη, 1876, σσ. 4.
  - 11. "Ο.π., σσ. 26-27.
- 12. A. De Salis, De l'aménagement des cours d'eau en Suisse, Βέρνη, 1884: ἐπίσης τοῦ ιδίου: La Correction des torrents en Suisse, Βέρνη, 1891.
- 13. Πρόλ. Feuille fédérale de la Confédération suisse, 1897, τόμος Ι, Βέρνη, σσ. 730.
- 14. Όμοσπονδιαχά άρχετα τῆς Βέρνης, E56 1-3, σσ. 2-3.

## « $\Delta$ ιαφωτισμένος» πολιτισμός ἢ ἐπιστροφή στό $\Phi$ ῶς;

Σωτήρης Γουνελᾶς

«Κάναμε ὅ,τι μπορούσαμε στήν μετά τόν Διαφωτισμό ἐποχή, γιά νά καταστρέψουμε τό μυθικό, νά παραχωρήσουμε τό μή λογικό στίς «καλές τέχνες», τίς ὁποῖες διαφοροποιήσαμε ἀπό τήν σοβαρή φιλοσοφική σκέψη. Έτσι καταστρέψαμε τήν «κοσμοθεωρία» (ἡ ἔμφαση στήν λέξη «κόσμος»), τήν κατανόηση τοῦ κόσμου, στόν ὁποῖο ζοῦμε, ὡς μυστηρίου, ὡς ἱερῆς πραγματικότητας πολύ πιό εὐρύτερης ἀπό ὅ,τι τό ἀνθρώπινο μυαλό μπορεῖ νά συλλάβει ἡ νά περιλάβει, ὡς μιᾶς κοσμικῆς λειτουργίας, ὅπως περιγράφει τόν κόσμο ὁ Ἑλληνας Πατέρας τῆς Ἐκκλησίας Ἅγιος Μάξιμος ὁ Ὁμολογητής τόν ἔβδομο αἰῶνα».

Μητρ. Περγάμου Ἰωάννη, Ἡ Κτίση ὡς Εὐχαριστία, ἀκρίτας σ. 43. «...ύψώθηκε ἕνας ούμανισμός, ὁ ὁποῖος ἤθελε νά εἶναι ἡ συνέχεια τοῦ ἐλληνικοῦ ούμανισμοῦ, ἀλλά πού ὑπῆρξε ἀκριδῶς τό ἀντίθετό του. Γιά τούς Ἕλληνες ἡ φύση ἦταν τό μέτρο τῶν πάντων καί ἡ ἐπιστήμη προσέφερε τήν ἀρετή. Στό έξῆς ἡ φύση θά εἶναι ἀντικείμενο καί ἡ ἐπιστήμη θά προσφέρει τήν ἐξουσία... γιά νά γίνει δύναμη καί ἀναγγελία «τῆς δασιλείας τοῦ ἀνθρώπου», δίαιη ἀνάκριση τῆς φύσης καί κατάφαση τῆς ἀπόλυτης ἐξουσίας τοῦ ὑποκειμένου πού τήν κατανοεῖ γιά νά τήν κυριαρχήσει».

Κ. Παπαϊωάννου, Ἡ ἀποθέωση τῆς ἱστορίας, Ἐναλλακτικές ἐκδόσεις, σ. 110-111.

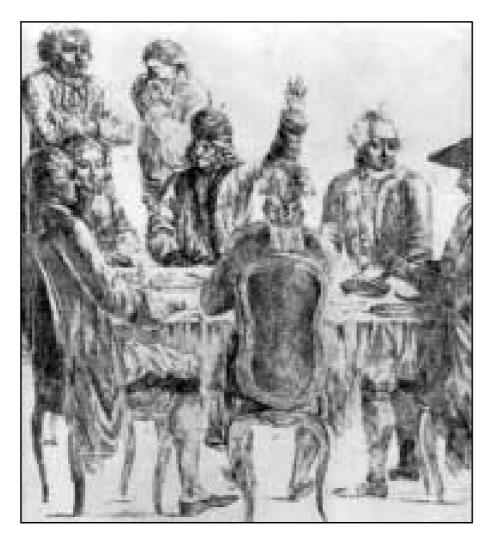
οδᾶμαι πώς ὅταν στήν Ἑλλάδα ἀναφερόμαστε στόν Διαφωτισμό, εἴτε ἐννοοῦμε ἀπλῶς μιά συγκεκριμένη ἱστορική περίοδο, εἴτε μιά περίοδο πού ὅμως ἄνοιξε τά μάτια τῶν ἀνθρώπων, τούς ἔβγαλε ἀπό τά σκοτάδια τῆς θρησκείας καί τούς παρέδωσε στίς κρυστάλλινες ἀνταύγειες τῆς λογικῆς. Τό ἀκόμη πιό δυσάρεστο εἶναι ὅτι ὁ ὀρθόδοξος χῶρος καί συχνά ὁρισμένοι βασικοί του ἐκπρόσωποι ἀντιλαμβάνονται ἀρκετά περιορισμένα τό φαινόμενο αὐτό ἤ ἄν θέλετε αὐτό τό ρεῦμα, γιά νά μή πῶ ὅτι χρησιμοποιοῦν τίς μεθόδους του γιά νά το καταγγείλουν.

Θά μοῦ ἐπιτρέψετε νά πῶ ἀρχίζοντας ὅτι ἄν δέν κατανοηθεῖ τί σημαίνει ἀποκάλυψη μυστηρίου καί ἀποκαλυπτικός λόγος — αν ὅχι καί ἐνορατικός — καί ἄν αὐτό τό εἶδος τοῦ λόγου δέν ἀντιπαρατεθεῖ ἤ τέλος πάντων δέν διαφοροποιηθεῖ ριζικά ἀπό τόν λόγο τοῦ Διαφωτισμοῦ, τοῦ ρασιοναλισμοῦ καί τῆς ἐπιστήμης, δέν πρόκειται νά καταφέρουμε νά ὑπερβοῦμε τά ζητήματα πού

παρουσιάζει καί πού γεννᾶ ὁ νεώτερος σύγχρονος δυτικός κυρίως ἀλλά σήμερα παγκόσμιος πολιτισμός.

Τό πνεῦμα τοῦ Διαφωτισμοῦ θά μποροῦσε νά περιγραφεῖ ὡς ἕνα πλέγμα θετικισμοῦ - ρασιοναλιστικής ἐπιστημονικής σκέψης καί δημοσιογραφικοῦ ἐκλαϊκευμένου λόγου, κάτι σάν τρίπτυχο πού κρατάει, ὅπως παλιότερα οἱ μάγοι (μερικές φορές καί σήμερα), τούς ἀνθρώπους «δεμένους» μέσα σέ μία ἐξωπνευματική κατάσταση, σέ μία λήθη ἤ ἄγνοια τοῦ τί εἶναι ἀληθινά πνευματικό καί τί εἶναι ὄντως ἀληθινό. Θά πρέπει κάποτε νά καταλάδουμε ὅτι ἡ προώθηση σέ δλα τά μέτωπα τοῦ ἐπιστημονικοῦ, θετικιστιχοῦ, ρασιοναλιστιχοῦ, τεχνολογιχοῦ καί δημοσιογραφικοῦ λόγου ἀποκόδει, ἐκτρέπει, ἀποπροσανατολίζει, περιορίζει καί σχεδόν καταργεῖ τό ἄνοιγμα τοῦ πνευματιχοῦ, διανοητιχοῦ καί καρδιακοῦ δρίζοντα πού θά ἐπέτρεπε νά ἀναπνέουμε μέσα στίς αλήθειες τοῦ Εὐαγγελίου, τῆς

Ο Σωτήρης Γουνελᾶς γεννήθηκε τό 1949 στήν 'Αθήνα. Παρακολούθησε μαθήματα Γαλλικῆς καί Ελληνικῆς φιλολογίας στό Παρίσι. 'Ενδιαφέρθηκε κυρίως γιά τή φιλοσοφία καί τή θεολογία. Διηύθυνε ἐπί σειρά ἐτῶν τό φιλοσοφικό καί θεολογικό περιοδικό «Σύναξη». Εἶναι συγγραφέας, μεταξύ ἄλλων, τῶν διδλίων «Ποιητική τετραλογία» (Α΄ Μέρος), 'Εκδ. 'Αρμός, 1995 καί «Ἡ κρίση τοῦ Πολιτισμοῦ», 'Εκδ. 'Αρμός, 1997.



άγιοπνευματικής παράδοσης καί τής ἐκκλησιαστικής Εύχαριστίας. Χωρίς νά τό καταλαβαίνουμε ἔχουμε δεχτεῖ καί μεῖς, οἱ φερόμενοι ώς ορθόδοξοι, τόν διχασμό πού ἐπεξεργάστηκε ὁ δυτικός Σχολαστικισμός ἀνάμεσα στό ύπερφυσικό καί φυσικό πού στήν προέκτασή του ἔγινε διχασμός ἀνάμεσα σε πνεῦμα καί σῶμα, νοῦ καί καρδιά, πίστη καί γνώση, πίστη καί ἐπιστήμη, γνώση ἀποκαλυπτική καί γνώση φυσιοκρατική - ἀνθρωποκεντρική, ἐν τέλει, ζωή καί ἐκκλησία. Χωρίς νά τό καταλαβαίνουμε, ξαναλέω, ἐπειδή οί περισσότεροι ἀγνοοῦμε τίς προϋποθέσεις πάνω στίς δποῖες ἐξελίχθηκε καί ἀναπτύχθηκε δ νεώτερος πολιτισμός, ζοῦμε καί διώνουμε αὐτό τόν διχασμό χωρίς, ἀπό τήν ἄλλη, νά μᾶς ἀνησυχεῖ καθόλου ὅτι ἔτσι ἀλλοιώνουμε τήν ἴδια μας τήν χριστιανική παράδοση καί παραμορφώνουμε τό πρόσωπό μας.

Ο Κ. Παπαϊωάννου, στό ἀπόσπασμα πού παρέθεσα, ἀναφέρει ὅτι οἱ Ἑλληνες θεωροῦσαν

τήν φύση μέτρο τῶν πάντων, ἐνῶ οἱ νεώτεροι δυτικοί (ἐνν.) τήν μετέτρεψαν σέ ἀντικείμενο. λέει ἀκόμη δτι τό ύποχείμενο - ἄνθρωπος - ἄλλη μετατροπή αὐτή — τήν ἀνακρίνει δίαια. Μέ ποιόν τρόπο; Μά μέ τήν ἐπιστήμη, αὐτήν πού στούς Έλληνες, καθώς λέει, ἦταν «ἀρετή» καί πού στόν νεώτερο κόσμο, ἔγινε δύναμη καί ἐξουσία μέ τήν δποία, εἴπαμε, ὁ ἄνθρωπος ἀνακρίνει βίαια τήν φύση καί θέλει νά κατανοήσει τά μυστικά της γιά νά τήν ἐκμεταλλευτεῖ.

Καί μόνο αὐτοί οἱ διαχωρισμοί, τούς ὁποίους μᾶς ὑπέβαλε ὁ Κ. Παπαϊωάννου καί πού φυσικά δέν τούς ἀποκάλυψε αὐτός, δείχνουν τήν κολοσσιαία μετατόπιση νοημάτων καί σημασιῶν ἀνάμεσα στόν κόσμο τῆς ἀρχαίας ἑλληνικῆς νοοτροπίας καί σύλληψης καί τόν νεώτερο ᾿Αναγεννησιακό, πού κά-

ποια στιγμή αὐτονομεῖται περισσότερο καί ἐκβάλλει στόν Διαφωτισμό.

Ένα πολύ σοβαρό θέμα χωρίς τό δποῖο δέν καταλαβαίνουμε τί συνέβη μέ τούς Διαφωτιστές εἶναι αὐτό πού ἀφορᾶ τήν ἔννοια τοῦ λόγου, ὅπως μᾶς ἐξηγεῖ ὁ γερμανός φιλόσοφος Μαχ Horkheimer στό βιβλίο του ἀπαρχές τῆς ἀστικῆς φιλοσοφίας τῆς Ἱστορίας (Κάλβος 1971). Γράφει:

«Γιά τόν Χόμπς καί τόν Διαφωτισμό, ό Λόγος συνίσταται ἀπό μία σειρά γνώσεων, πού μπορεῖ ἐκάστοτε νά μεγαλώσει μέ βάση τήν πεῖρα ἤ τόν συναγόμενο λογικό στοχασμό. ὅμως τά ἴδια τά μέλη αὐτῆς τῆς σειρᾶς πρέπει νά ἐδραιώνονται μιά γιά πάντα, κι ἀφοῦ πιά βρεθοῦν δέν πρέπει νά σαλεύονται ἀπ' τήν θέση τους. Ἔτσι ὑπάρχει, ὄχι μόνο μιά ἀπλῶς ἔγκυρη ἔννοια τῆς φύσης, ἀλλά ἐπίσης καί μία ἔννοια τῆς ἡθικότητας καί τοῦ ἀληθινοῦ συμφέροντος ὅλων τῶν ἀνθρώπων, ἡ ὁποία ἔχει γενική ἰσχύ μέσα στόν χῶρο καί τόν χρόνο. ὅλες οἱ κατηγορίες πού ἐντά-

 $NEA \ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  71

χθηκαν στήν ιδέα ἐκείνη τῆς κοινωνίας καί τοῦ κράτους, ἡ ὁποία ἀναγνωρίστηκε ὡς ὀρθή, θεωροῦνται αἰώνιες. Πστε ἡ ἱστορία ἐμφανίζεται οὐσιαστικά σάν ἡ διαδικασία, ὅπου ἡ ἀνθρωπότητα ἀποχτάει τήν ἀπόλυτη κατοχή τοῦ Λόγου».

Σέ αὐτή τήν περιγραφή θά μπορούσαμε νά δοῦμε πῶς ἡ ὑπερβατική διάσταση καί ὁ ἀποκαλυπτικός λόγος τῆς πίστης ὑποκαθίστανται ἀπό μιά μεταφυσική πίστη στόν ὀρθό λόγο τῆς διάνοιας, τόν λόγο πού κατέχει ὁ ἄνθρωπος.

'Αφήνοντας τό ζήτημα τοῦ λόγου συνάπτω στόν Διαφωτισμό τίς ἔννοιες οὐμανισμός καί ἀτομικισμός ὥστε νά φανοῦν οἱ συνέπειες καί νά φανερωθεῖ ἡ συνολική εἰκόνα τοῦ πολιτισμοῦ τῶν νεώτερων χρόνων — ἤ σωστότερα ἡ κυρίαρχη. 'Αρχίζω ἀπό τόν δεύτερο.

"Οταν λέμε ἀτομικισμό ἐννοοῦμε πρῶταπρῶτα μία αὐτονομημένη παρουσία τοῦ ἀνθρώπου πάνω στήν γῆ καί μέσα στήν κοινωνία. Ὁ φιλόσοφος Χρηστος Μαλεβίτσης, σ' ενα μικρό ἄρθρο του ἔχει περιγράψει ἄριστα τήν κατάσταση αὐτή ἔτσι: «θεωρεῖ τόν ἑαυτό του ὄν αὔταρκες, τό όποῖο κρίνει τελεσιδίκως τό πᾶν. [...] Θεωρεῖ τόν χόσμο ὡς αὐτονόητο δεδομένο, ὡς τήν κατεξοχήν πραγματικότητα... καί τρίτον, εκλαμβάνει τήν ζωή ώς άπλό βιολογικό γεγονός καί ως άπλό διολογικό γεγονός εκλαμδάνει καί τόν θάνατο. Έτσι ή ζωή ἀποκτᾶ μιά συμπαγῆ ἐνθαδιχή αἰωνιότητα...» (Βλ. Ὁ Φωτισμός τοῦ άνθρώπου, Οἱ ἐκδ. τῶν Φίλων 1996, σ. 29). "Ομως, ἐπειδή στό μεταξύ ἤ ταυτόχρονα, ὁ ἄνθρωπος τῶν νεωτέρων χρόνων πίστεψε πώς ἡ πρόοδος τῆς ζωῆς του ἐξαρτᾶται ἀπό τήν Τεχνική καί τίς ἐφευρέσεις, δέν ἀρκέστηκε στήν Κτίση, όπως τήν δημιούργησε ό Κτίστης - κατά τήν ρήση τῆς Γένεσης «ἐργάζεσθαι καί φυλάττειν» – άλλά δημιούργησε αὐτός ὁ αὐτόνομος, γιγαντωμένος καί ἐν πολλοῖς ὑδριστής μιά δική του κτίση, ἕνα τεχνικό καί τεχνητό σύμπαν μέσα στό δποῖο τοποθέτησε τόν ἑαυτό του ὡς ἀνικανοποίητη ἐπιθυμία¹ καί ὡς ἀδιάκοπα πολλαπλασιαζόμενη ἀνάγκη: ἐπιθυμία καί ἀνάγκη πού δεδαίως ζητάει νά ίκανοποιηθεῖ μέσα στόν κόσμο, γιατί, έξυπακούεται, δέν ύπάρχει γι' αὐτόν τίποτε ἄλλο πού νά τοῦ δίνει ἱχανοποίηση ἔξω ἀπό τό δικό του δημιουργημένο σύμπαν. Αὐτό τό σύμπαν, ή μᾶλλον ή σχέση τοῦ ἐξατομικευμένου ἀνθρώπου μέ τό σύμπαν αὐτό, εἶναι σχέση οἰκονομική, σχέση κατοχῆς² καί σχέση χρηστική. Ὁ ἄνθρωπος αὐτός δέν μπορεῖ νά συλλάβει ὅτι ἡ ζωή εἶναι δῶρο Θεοῦ, «δῶρο καί μυστήριο τῆς ἀγάπης τοῦ Θεοῦ» (π. Δημ. Στανιλοάε), ὥστε νά νιώσει τήν διάσταση τῆς ἱερότητας καί τῆς δοξολογίας γιά τά ὁποῖα μίλησε στό ἀπόσπασμα πού πρωτοανέφερα ὁ Μητρ. Περγάμου. Δεν κατανοεῖ κἄν τήν φράση «κτίση Θεοῦ» ἤ τήν λέξη «κόσμοςκόσμημα» τῶν ἀρχαίων. Συνακόλουθα δέν κατανοεῖ οὔτε νιώθει, ἐξαιτίας ἴσα-ἴσα αὐτῆς τῆς ἀρχικῆς ἔλλειψης, τί σημαίνει «κοινό κτῆμα»: ὅτι δηλ. ἡ κτίση, ὁ κόσμος εἶναι κοινό κτῆμα, ὄχι ἀτομικό. Μιλάει διαρκῶς γιά τήν κοινωνία, ἀλλά τήν ἀντικρύζει μέσα ἀπό τό ἀτομικό συμφέρον, μένοντας δέσμιος τῆς διελκυστίνδας ἀτομικισμός κολλεκτιβισμός καί μιλῶντας διαρκῶς γιά ἀτομικά δικαιώματα πού ἡ ἴδια ἡ κοινωνία τοῦ τά καταστρατηγεῖ.

Συνδυάστηκε, λοιπόν, ή έξατομίκευση μέ τήν λεγόμενη οἰκονομία τῆς ἀγορᾶς: γιά νά μποροῦν νά ίκανοποιούνται τά δισεκατομμύρια τών ἀτομικοτήτων πού πλημμύρισαν τόν κόσμο καί πού εἴπαμε πώς ζητοῦν τήν ἱκανοποίηση αὐτή μόνο ἐν  $au ilde{\phi}$  κόσμ $\phi^3$ , καί γιά νά ἐξασφαλίζονται οἱ πλευρές τῆς οἰκονομίας, τῆς κατοχῆς καί τῆς χρήσης ἔγινε αὐτός ὁ συνδυασμός τεχνικῆς $^4$  - ἀτόμου - ἀγορᾶς, ὥστε αὐτό πού θέλει, ἐπιθυμεῖ ἤ ἔχει ἀνάγκη (πλαστή ἤ μή δέν ἐνδιαφέρει) τό ἐξασφαλίζει μέσα στά πλαίσια αὐτά ὁ ἐξατομικευμένος ἄνθρωπος. Άπαιτοῦνται, ώστόσο, δρισμένες θυσίες καί ύποχρεώσεις πού ἔχουν σχέση πρῶτα καί κύρια μέ τήν ἐργασία καί πού δέν τοῦ έξασφαλίζουν κανένα ἐπέκεινα, τίποτε τό ἐσχατολογικό σέ πιό χριστιανική γλῶσσα. Τοῦ ἐξασφαλίζουν, ὅμως, Ταμεῖο προνοίας καί νοσηλείας, μιᾶς χρατιχοποιημένης καί ἀτομιχοποιημένης κοινωνίας μέ ὅλες τίς σχετικότητες καί τά κενά πού ἐμπεριέχονται σ' αὐτήν.

Ή ἀναφορά πού ἔκαμα στήν σχέση ἀτόμου - οἰκονομίας - κατοχῆς - χρήσης μᾶς βάζει μπροστά σέ δύο ἔννοιες ἤ δύο μεγέθη: τῆς ποσότητας καί τοῦ ἀριθμοῦ. Ἡ νεώτερη ἐξέλιξη ἔχει ἄμεση σχέση καί μέ τά δύο, καί γιά νά μήν χανόμαστε σέ ἀναλύσεις θά παρεμβάλω ἐδῶ ἕνα ἀπόσπασμα τοῦ Σπύρου Κυριαζόπουλου πού τά συμπυκνώνει ὅλα. Λέει:

« ᾿Αριθμός σημαίνει κατά πρῶτον καί κύριον λόγον καταστροφή τῆς ἰδιοτυπίας... Ὁ ἀριθμός εἶναι ὁ ἀντίπαλος τῆς ἐλευθερίας, ἡ ἀριθμητική τό ἐναντίον τῆς ἱστορίας, τό σχῆμα ἡ ἀντίθεσις τοῦ μοναδικοῦ, τό κλάσμα ἡ ἄρνησις τοῦ προσώπου. Μιά μαθηματική ἐποχή δέν ἀνέχεται οὔτε τήν προσωπικότητα, οὔτε τήν φιλοσοφία» (Ἐνώπιον τῆς Τεχνικῆς, ἐκδ. Γρηγόρη, σ. 68). Εἶναι ἴσως περιττό νά συμπληρώσουμε ὅτι δέν ἀνέχεται οὔτε τό Πνεῦμα, οὔτε τήν Ἐκκλησία.

"Ας προχωρήσουμε τώρα λίγο ἀνάποδα. Τί σημαίνει αὐτό; "Ας κάνουμε ἕνα ἐρώτημα: καταργεῖ ἡ πρόοδος καί ἐξέλιξη τῶν νεωτέρων χρόνων, μέ ἢ χωρίς Διαφωτισμό, τἡν 'Αλήθεια τῆς Ένανθρώπισης, τήν διάσταση τῆς πίστης, τό μυστήριο τῆς ζωῆς; Διατυπώνω τό ἐρώτημα αὐτό ἐπειδή σήμερα ὅλοι μας, εἴτε τό θέλουμε εἴτε ὄχι, μέ ἡλεκτρονικές ταυτότητες ἢ χωρίς αὐτές, εἴμαστε δέσμιοι τῶν νεωτέρων ἐξελίξεων.

"Ας μοῦ ἐπιτραπεῖ μάλιστα νά πῶ, ὅτι ἡ 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία δέν διαφοροποιήθηκε ὅσο ἔπρεπε ἀπό τήν ἐγκόσμια πραγματικότητα. Δέν μοιάζει νά συνειδητοποιοῦμε σήμερα τήν μικρή ἐκείνη φρασούλα πού λέει ὅτι ἡ 'Εκκλησία οὐκ ἔστιν ἐκ τοῦ κόσμου ἀλλά ὅμως εἶναι καί ἐν τῷ κόσμῳ. 'Εμεῖς κάπου τό ἐκ καί τό ἐν τά ταυτίσαμε ἤ ἀνταλλάξαμε τό ἕνα μέ τό ἄλλο. Δέν κατανοήσαμε ὅτι ὑπάρχει μιά ἀποκαλυπτική γνώση καί σημασία τῶν πραγμάτων πνευματικῆς τάξης καί μία ἀποδεικτική-ἀναλυτική γνώση καί σημασία τῶν πραγμάτων κοσμικῆς ἤ ἀνθρωποκεντρικῆς τάξης πού ὑπῆρχε ἀνέκαθεν ἀλλά πού κορυφώθηκε καί κυριάρχησε στόν κόσμο μετά τήν 'Αναγέννηση.

 $\Delta$ έν κατανοήσαμε, συνακόλουθα, ὅτι στό χ $\tilde{\omega}$ ρο τῆς  $\Delta$ ύσης ἀπό μιά στιγμή καί ὕστερα (ἤ μπορεῖ καί μέσα στόν χῶρο τοῦ Βυζαντίου ἀκόμη) προελαύνει ένας πολιτισμός πού θεωρεῖ πώς ὁ ἄνθρωπος ἔχανε λάθος νά πιστέψει ὅτι τόν δημιούργησε ὁ Θεός, γιατί τό σωστό εἶναι ὅτι ὁ ἄνθρωπος δημιούργησε τό Θεό, πρᾶγμα πού ἀποτελεῖ τήν βασιχή ἀντίληψη τοῦ Hegel ἡ ὁποία βεβαίως περνάει στόν Φόϋερμπαχ, τόν Μάρξ καί δλο τόν Μαρξισμό καί νεομαρξισμό - μιά νοοτροπία καί ιδεολογία σέ ἄμεση συνάρτηση μέ τόν Διαφωτισμό καί τίς θετικές ἐπιστῆμες. ᾿Από αὐτό, άλλωστε, προκύπτουν οἱ ἑκατοντάδες χιλιάδες ἀναλύσεων γιά τήν άλλοτρίωση τοῦ άνθρώπου άπό τήν θρησκεία, ἀφοῦ πρόκειται γιά ἀπάτη καί δ ἄνθρωπος ἔχει δάλει στήν θέση τῆς δικῆς του οὐσίας, μία οὐσία ἀνύπαρκτη - ἕνα φάντασμα $^5$ . Παρεπιμπτόντως σημειώνω ὅτι κατά τόν Μάρξ «δ Χέγκελ πίστευε ὅτι ἡ Ἐργασία ἦταν ἡ οὐσία, ή δαθύτερη οὐσία τοῦ ᾿Ανθρώπου»: ή φράση αὐτή ὅπως καταλαβαίνετε εἶχε τεράστιες συνέπειες γιά τόν μαρξισμό, ως τήν Ίδεολογία πού άντικατέστησε τρόπον τινά τήν θρησκεία στίς τάξεις τῶν ἐργαζομένων καί κυρίως τοῦ λεγόμενου διομηχανικοῦ προλεταριάτου. Ἐξίσου τεράστιες συνέπειες είχε πολύ πρωτύτερα ή σύνδεση ἀπό τόν Καλδῖνο τῆς ἐργασίας μέ τήν Θεία Πρόνοια, ὅτι, δηλαδή, ὁ ἄνθρωπος δέν ἐργάζεται άπλῶς γιά διοπορισμό ἤ γιά νά καταναλώνει, νά συμμετέχει δηλ. στήν διαδικασία προσφορᾶς καί ζήτησης, ἀλλά αὐτό ἀποτελοῦσε θεία ἐπιταγή πού ὁ πιστός ἤλπιζε ὅτι ἀντανακλοῦσε τήν σωτηρία ἤ τήν καταδίκη τῆς ψυχῆς του. Δέν εἶχε δηλ. ἡ ἐργασία σχέση μέ ὑλιστικές καί ρασιοναλιστικές διαστάσεις. Χωρίς αὐτό τό εἶδος ἱεροῦ καθήκοντος τῆς ἐργασίας καί τοῦ κέρδους δεδαίως πού προέρχεται ἀπό αὐτήν, καί χωρίς ἔνα εἶδος ἐγκοσμιοποιημένου ἀσκητισμοῦ ὅπως ἔδειξε ὁ Weber, εἶναι ἀδύνατον σχεδόν νά καταλάδουμε τίς ἐξελίξεις δέκα αἰώνων στήν Εὐρώπη καί φυσικά ὄχι μόνο ἐκεῖ.

Περισσότερα γιά τό θέμα Καλδινισμός ή γιά τόν Προτεσταντισμό δέν μποροῦμε νά ἀναπτύξουμε ἐδῶ. Χρειάζεται ὅμως νά πιάσουμε ή νά ξαναπιάσουμε τόν ὅρο ούμανισμός στόν ὁποῖο ἀναφέρθηκαν πιό πάνω.

Γιά νά γίνει ἡ σύνδεση μέ τά «Διαφωτιστικά» τοῦ θέματός μας παρεμβάλλω ἀμέσως τό ἀκολουθο ἀπόσπασμα ἀπό τόν Horkheimer:

«Ἡ ἀνθρωπολογία τοῦ Χόμπς (μαθητῆ τοῦ Μακιαδέλλι καί τοῦ Φραγκίσκου Βάκωνα, γεννημένου τό 1588 καί θεωρούμενου σημαντικοῦ φιλόσοφου τῶν νεωτέρων χρόνων, ἔνα εἶδος προάγγελου τοῦ Διαφωτισμοῦ) στηρίζεται στήν θεμελιώδη σκέψη ὅτι ὅλα τά πάθη πού ἐξαιτίας τους ἐνεργοῦμε, εἶναι αὐστηρά ἀναγκαῖες ἐπιδράσεις μηχανικῶν προβάσεων στό σῶμα μας καί πλατύτερα στόν ἐξωτερικό κόσμο» καί λίγο πιό κάτω ὑπογραμμίζει ὅτι «δέν μπορεί νά ὑπάρχει χῶρος γιά τήν λεγόμενη ἐλευθερία τῆς βουλήσεως».

Γιά νά καταλάδουμε καλύτερα τί δάζει δ Χόμπς στήν θέση τῆς ἐλευθερίας τῆς δουλήσεως ἄς ἀκούσουμε τήν φράση του πού λέει: «ἡ ἐλευθερία δέν εἶναι τίποτ' ἄλλο ἀπό τήν ἀπουσία δποιουδήποτε πράγματος πού ἐμποδίζει τήν κίνηση» ἀναφέρεται δηλ. στήν Ἐλευθερία τοῦ πράττειν καί ξεμπερδεύει. Ὁ Horkheimer χωρίς νά ἔχει ιδιαίτερη προσήλωση στήν χριστιανική παράδοση, μελετῶντας τόν Χόμπς ἀναγκάζεται νά κάνει τό ἀκόλουθο σχόλιο: «Ἡ μεταφυσική έλευθερία τῆς δούλησης, πού ἀποκρούει ὁ Χόμπς, θά 'ταν ἕνα καίριο σημεῖο πού θά συνέδεε συναμεταξύ τους δλους άξεδιάχριτα τούς άνθρώπους μεγάλους καί μικρούς, πλούσιους καί φτωχούς... θά 'ταν ἕνα κοινό κτῆμα μέ τήν ἔννοια τῆς θεολογίας, γιά τήν ὁποία ὅλοι οἱ ἄνθρωποι εἶναι ἐξίσου παιδιά τοῦ Θεοῦ, ἤ μέ τήν ἔννοια τοῦ  $\Delta$ ιαφωτισμοῦ πού τονίζει γιά πολιτικούς λόγους τήν ἰσότητα ὅλων τῶν ἀνθρώπων».

 $NEA KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  73

Τό σχόλιο τοῦ Horkheiner μᾶς βοηθάει νά ἐπεκταθοῦμε. Θπως ὁ Χόμπς, καταργῶντας τήν διάσταση τῆς ἐλευθερίας τῆς δουλήσεως φτωχαίνει τόν ἄνθρωπο καί ταυτόχρονα κόδει τίς πραγματικές γέφυρες πού συνδέουν τά παιδιά τοῦ Θεοῦ, καταπώς μᾶς εἶπε ὁ σχολιαστής του, ἔτσι σχεδόν δλόκληρη ή ούμανιστική παράδοση, εἴτε ἀρχίζει στήν ᾿Αναγέννηση, εἴτε ἐκδάλλει στόν Διαφωτισμό, φτωχαίνει τόν ἄνθρωπο καί κόβει τίς γέφυρες ὄχι μόνο πού τόν συνδέουν ὀντολογικά γιά νά μήν πῶ «ὀργανικά» μέ τόν Πατέρα καί ἐξ αὐτοῦ μέ τήν Τριάδα, ἀλλά καί μέ τά ὑπόλοιπα ἀνθρώπινα πλάσματα μέ τά όποῖα συνδέεται ώς μέτοχος κοινῆς φύσεως.  $^{\circ} ext{E}\delta ilde{\omega}$  ἀνακύπτει τό ἄλλο τεράστιο θέμα τῆς  $\emph{l}$ σότητας, τό δποῖο κυρίως μετά τήν Γαλλική Έπανάσταση προωθοῦν οἱ Διαφωτιστές, γιατί ένα ἀπό τά κύρια μελήματα τῆς ἐποχῆς εἶναι οί κοινωνικοπολιτικές ἀνακατατάξεις καί ἑπομένως ἔχει ιδιαίτερη σημασία τί θέση δίνεις στούς άνθρώπους γιά νά ἐνστερνιστοῦν τίς νέες ἰδέες καί νά ἀλλάξει ἡ ὑπάρχουσα κατάσταση. Ἡ ἔννοια τῆς ἰσότητας πυροδότησε σειρά κοινωνικῶν άλλαγῶν, άλλά αὐτό δέν σημαίνει ὅτι ἐξασφάλισε τήν πρόοδο τοῦ ἀνθρώπου, τουλάχιστον σέ πνευματικό ἐπίπεδο. Καί στό σημεῖο αὐτό χρειάζεται νά καταλάδουμε ὅτι εἶναι ἐντελῶς άλλο πρᾶγμα νά εἶσαι μέτοχος κοινῆς φύσεως, τῆς ἀνθρώπινης, ὡς θεῖο δημιούργημα, νά εἶναι ή ἀπώτερη καταγωγή σου καί τό σημαντικότερο νά εἶσαι μέλος τοῦ Σώματος τοῦ Χριστοῦ καί τῆς «Ἐκκλησίας», πρᾶγμα πού σοῦ ἐξασφαλίζει τήν Υίοθεσία καί σοῦ ἀνοίγει τό δρόμο τῆς σωτηρίας, καί ἐντελῶς ἄλλο πρᾶγμα νά πιστεύεις στήν Ισότητα τοῦ Διαφωτισμοῦ καί τῆς Γαλλικῆς Ἐπανάστασης. Καί μόνο τό γεγονός ότι ἕνας ἄθεος σάν τόν Hegel ἰσχυρίζεται ὅτι ἡ Γαλλική Ἐπανάσταση πῆρε τό χριστιανικό δραμα μιᾶς ἐλεύθερης καί ἴσης κοινωνίας καί τό έφάρμοσε πρακτικά έδῶ στήν γῆ, ὅτι ἦταν ἇπλῶς ἡ πραγμάτωση τοῦ χριστιανικοῦ ἰδανικοῦ τῆς ἐλευθερίας καί τῆς καθολικῆς ἰσότητας μεταξύ τῶν ἀνθρώπων ἐδῶ καί τώρα $^6$ , εἶναι ἐνδεικτικό τῆς ἀπάτης.

Πρόχειται γιά ἐχπληχτιχή στρέδλωση τῶν πραγμάτων καί γιά παραχάραξη τῆς πνευματιχῆς ἱστορίας, καθώς στήν θέση τοῦ Καίσαρα θεωρεῖται ὅτι μπαίνει ἡ βασιλεία τοῦ Θεοῦ ἐπί τῆς γῆς, ἐγκαταστημένη ἀπό ἄθεους διανοητές, ἐπαναστάτες ἤ διαχειριστές τῶν ὑλικῶν ἀγαθῶν. Τονίζω τήν διάσταση αὐτή γιατί θά πρέπει ἐπιτέλους νά ἀρχίσουμε — δύο χιλιάδες χρόνια με-

τά Χριστόν — νά ξεχωρίζουμε τήν ἦρα ἀπό τό στάρι καί νά διακρίνουμε ποῦ μιλάει τό Πνεῦμα καί ποῦ μιλάει ἡ ἀπάτη τοῦ Πνεύματος.

Εἴτε παρουσιαζόμαστε ὡς ὑπέρμαχοι τῆς Ὀρθοδοξίας, καί καταγγέλουμε ἀπό τό πρωί ὡς τό βράδυ τήν Δύση καί τόν Δυτικό πολιτισμό εἴτε ὄχι, πρέπει νά ξέρουμε ποιές εἶναι οἱ βασικές ἀρχές πάνω στίς ὁποῖες ὀργανώθηκε τό σύγχρονο εὐρωπαϊκό κράτος, ἀρχές πάνω στίς ὁποῖες θέλουμε σήμερα νά στηρίξουμε, ἀκόμη πιό ἀποκλειστικά ἀπό παλιότερα, τήν ὀργάνωση καί τοῦ δικοῦ μας.

"Οπως κι ἄν κοιτάξουμε τήν πνευματική ίστορία τοῦ λεγόμενου δυτικοῦ κόσμου, θά δοῦμε μιά σταδιακή ἔκπτωση μία ἀλλοίωση νοημάτων καί σημασιῶν πρός τά κάτω, μία κυριαρχία τοῦ μηχανικοῦ, κοινωνικοῦ, ὁριζόντιου, ἀτομικοῦ, ρασιοναλιστικοῦ, ἀντιπνευματικοῦ, κοσμοπολίτικου, ἀντίθεου καί ἀντίχριστου πνεύματος, μιά ὑποδούλωση τοῦ ἀνθρώπου καί τῆς ἱστορίας ὄχι στήν ΥΛΗ - εἶναι μέγα λάθος ὅτι ὁ νεώτερος ἄνθρωπος εἶναι ύλιστής — ἀλλά στήν διάνοια καί στίς διαθέσεις ένός πνευματικά ἀποπροσανατολισμένου ἀνθρώπου ὁ ὁποῖος ἀφοῦ «σκότωσε τό Θεό» ὅπως εἶπε ὁ Νίτσε, περνάει τή ζωή του ἀνάμεσα στήν ἀνάμνηση τοῦ ἐγκλήματος, στό αἴσθημα τῆς ἐνοχῆς καί στήν προσπάθεια ὑπέρδασής του.

Εἶναι τά πράγματα τόσο ἀποκλειστικά καί ἀπολυτοποιημένα; Εἶναι μόνο αὐτή ἡ ὄψη τῶν πραγμάτων; Τά ἐρωτήματα αὐτά εἶναι πολύ καίρια καί ζητοῦν ἀπάντηση. Έχουμε καί λέμε λοιπόν: τά πράγματα εἶναι τόσο ἀποκλειστικά καί ἀπολυτοποιημένα ὅπου δέν ὑπάρχει αἴσθηση θείας Χάρης καί παρουσίας Θεοῦ.  $^\circ\mathrm{O}$ που ὁ ἄνθρωπος ἔχει κλείσει, ἔχει θωρακίσει τόν ξαυτό του ἀπέναντι σέ κάθε ἀχτῖνα πνευματικῆς καί θείας ἀνταύγειας, σέ κάθε σκίρτημα θεϊκῆς ἀνάσας. "Οπου δέν ὑπάρχει ἴχνος εὐχαριστίας ἀπέναντι στόν Σωτῆρα παντός ἀγα- $\theta$ οῦ.  $\Sigma$ έ ὅλες αὐτές τίς περιπτώσεις τά πράγματα εἶναι ἀποκλειστικά καί ἀπολυτοποιημένα, εἶναι κάπως σάν στερεοποιημένα, καί προχωροῦν μέσα στά πλαίσια μιᾶς ἀγκυλωτικῆς ἐπανάληψης πού μόνο έξωτερικά καί τεχνητά παρουσιάζεται ώς άδιάχοπη άλλαγή. "Όταν, ὅμως, ὁ ἄνθρωπος δέν εἶναι θωρακισμένος, ὅταν ἀφήνει μιά ἤ περισσότερες χαραμάδες γιά νά μπαίνει τό ἄλλο φῶς, ὅταν στρέφει ἔστω κάθε τόσο πρός αὐτό τό φῶς πού δέν εἶναι αἰσθητό – ἄν καί μπορεῖ νά γίνει – ἀλλά εἶναι χαρά, άγάπη, διαφάνεια, εἰρήνη, εὐαισθησία, ὀμορφιά,

ζωή, κίνηση, μεγαλοψυχία, ταπείνωση, άρχοντιά, ὅταν ζητάει — πρό παντός αὐτό — νά τοῦ δίδεται ή Χάρη νά γνωρίζει τά θαυμάσια τοῦ Θεοῦ, ὅταν ζητάει νά κοινωνεῖ ὅλο καί 6αθύτερα στό μυστήριο τῆς ζωῆς πού ἀποκάλυψε δ Χριστός, ὅταν προσπαθεῖ νά 6γαίνει ἀπό τόν ἀτομικοποιημένο καί κοσμικοποιημένο έαυτό του, ὅταν ἀρνεῖται νά εἶναι μᾶζα καί νά σέρνεται «στῶν σχέσεων καί τῶν συναναστροφῶν τήν καθημερινή ἀνοησία» (Καδάφης), ὅταν ἔχει τήν αἴσθηση ὅτι ἡ ζωή ἐτούτη εἶναι «ἐργαστήριο», καθώς λέει ὁ Καβάσιλας, προετοιμασίας γιά τό θαῦμα πού ἔρχεται, προετοιμασίας πού δέν νοεῖται ἔξω ἀπό προσωπική ἐμπειρία, τωρινή, τοῦ θαύματος αὐτοῦ, τῆς ἐπερχόμενης δασιλείας πού καί νῦν ἔστιν, καί πού δέν ἔχει καμμία σχέση μέ τίς ἐπίγειες δασιλεῖες τοῦ Hegel καί τῶν Διαφωτιστῶν, ὅποιες κι ἄν εἶναι οί τυχόν έξωτερικές δμοιότητες.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Στήν Ἐπιστολή Ἰαχώβου τοῦ ἀδελφοθέου ἡ ρήση πού ἀχολουθεῖ συμπυχνώνει δλόχληρη τή διαδιχασία πού ἀφορᾶ στή ζωή τοῦ ἀνθρώπου: «ἔχαστος δέ πειράζεται ὑπό τῆς ἰδίας ἐπιθυμίας ἐξελχόμενος (παρασυρόμενος) χαί δελεαζόμενος εἶτα ἡ ἐπιθυμία συλλαβοῦσα τίχτει ἁμαρτίαν, ἡ δέ ἁμαρτία ἀποτελεσθεῖσα ἀποχύει θάνατον» (Ἰαχ. 1, 14-15).
- 2. Οἱ Ἐπιστολές τοῦ ᾿Απ. Παύλου (χυρίως ἡ Α΄ Κορ.) δίνουν μέ ἔξοχο τρόπο τή διάσταση τοῦ «σάν νά μήν» ἀνήχω στόν κόσμο, ὁ ἀντίποδας δηλαδή τοῦ ἐγκόσμιου φρονήματος.
- 3. Αὐτό στίς μέρες μας ἀντιστοιχεῖ στό πολιτικό ἤ ἄλλο σύνθημα «ἐδῶ καί τώρα».
- 4. Πρίν ἀπό τήν Τεχνική ἦταν ἡ Φυσική. Παράδειγμα δλόκληρος ὁ Βολταῖρος. Ἔχει δεδαίως προηγηθεῖ ὁ Καρτέσιος πού ἄνοιξε τό δρόμο γιά τήν σύνδεση φυσικῆς ἐπιστήμης καί ἐκμετάλλευσης της Φύσης.
- 5. Υπενθυμίζω ὅτι ἀνάλογη εἶναι καί ἡ θέση τοῦ Φρό- τον τοῦ Φρό- τοῦ Φρ
- 6. Δές τό βιβλίο τοῦ Francis Fukuyama Τό τέλος τῆς Τστορίας καί ὁ τελευταῖος ἄνθρωπος, σ. 270.



## Γενεαλογία τῆς ἔννοιας τοῦ κυδερνᾶν

Ίστορική ἀνασκόπηση τῆς σχέσεως Κράτους - Κοινωνίας καί οἱ ἐπιπτώσεις αὐτῆς τῆς σχέσης στήν ἀνάπτυξη τῶν Κοινωνικῶν Ἐπιστημῶν. Ἡ πρώτη κοινωνική ἐπιστήμη: Ἐγκληματολογία.

Γιῶργος Τσομπάνογλου

#### Εἰσαγωγή

'Αναφέρομαι ἐδῶ στή γραμμή σκέψης πού δασίζεται σέ θέματα τά ὁποῖα ἀφοροῦν τήν ἀνάπτυξη τῆς σύγχρονης κρατικῆς ἱκανότητας τοῦ κυβερνᾶν. 'Η προσέγγιση πού ἐπιδιώκεται εἶναι ἱστορική. 'Ανατρέχουμε στή γενική ἱστορική διαδικασία τῆς κοινωνικῆς ὀργάνωσης τοῦ δυτικοῦ κράτους-ἔθνους (nation-state).

Αὐτή ἡ προσέγγιση εἶναι κοινωνιολογική μπορεῖ δέ νά ἀποδειχθεῖ χρήσιμη στό νά κατευθύνει τήν ἐμπειρική ἔρευνα, ἐνῶ συγχρόνως στοχεύει στήν ἀνακάλυψη τῆς ὕπαρξης ἐνός σημαντικοῦ πλέγματος στοιχείων μεταξύ ἐπιφανειακῶς ἀσύνδετων φαινομένων.

'Από τή μελέτη τῶν ντοχουμέντων προχύπτει ὅτι ὑπάρχει βάση στήν ἐχδοχή τοῦ Foucault ὅτι κάτι συνέδη στήν Εὐρώπη τοῦ 19ου αἰώνα, τό ὁποῖο προετοίμασε τά θεμέλια ἐχείνου πού ἀντιλαμβανόμαστε σήμερα ὡς χυβέρνηση/governance, ἤ ἄλλως, ὡς τή δύναμη τῆς «διεύθυνσης» τῶν πραγμάτων ἤ/καί τῶν σχέσεων — τή δύναμη τοῦ ρυθμίζειν (the power to regulate). Μερικές ἀπό τίς ὁρατές ἰδιότητες αὐτῆς τῆς σχέσης ἐξετάζονται σέ αὐτήν τήν ἔρευνα.

#### Τό ἐννοιολογικό πεδίο

Σέ μιά συγκεκριμένη κοινωνία, οἱ ἐπικρατέστεροι ἐννοιολογικοἱ προσδιορισμοἱ ἀντανακλοῦν τήν καθημερινή ζωή φιλτραρισμένη μέσα ἀπό πρίσματα, τά ὁποῖα συγκροτήθηκαν ἀπό ἡγεμονικά συμφέροντα. Γιά νά καθορίσει κανείς αὐτούς τούς προσδιοριστικούς παράγοντες θά πρέπει, ἀρ-

χικά, νά ἀναγνωρίσει τήν ιδιομορφία τῶν ρυθμίσεων τῆς Πολιτείας, ἀπό τή στιγμή πού αὐτή ξεκινᾶ μέ σκοπό νά κερδίσει γνώση ἀπό τή δυναμική τοῦ πεδίου ἄσκησης τῆς ἐξουσίας της.

Στό σημεῖο αὐτό, ἀναφερόμαστε στήν πολύ σημαντική διαδικασία τῆς ἐπιλογῆς (selection), τοῦ προσδιορισμοῦ (definition) καί τῆς οἰκειοποίησης (appropriation) μιᾶς περιοχῆς επιστημονικής γνώσης ή δποία ἔχει πρακτικά ἀποτελέσματα. Τό νά διαχειρισθεῖ τούς «φτωχούς», τά «ὀρφανά», τούς «ἄνεργους», τούς «παράνομους» σημαίνει ὅτι ἀναγνωρίζει ὅτι ὑπάρχει πρόδλημα και συγκροτεῖ θεσμούς, σύνολα κοινωνικής διοίκησης γι' αὐτό τό σκοπό. Αὐτό σημαίνει δτι συγκεντρώνει γνώση ἐκ τῶν πραγμάτων γιά τήν ἀντιμετώπιση τοῦ ἀναγνωρισθέντος προδλήματος. Τά μέσα γιά τήν ἀντιμετώπιση πρέπει νἇναι κοινωνικά δηλαδή συμβατά μέ τήν γνώση ἐκ τῶν πραγμάτων. Ἡ διαδικασία τοῦ σχηματισμοῦ ἐπιστημολογικῶν ἐννοιῶν ἀποτελεῖ κύριο στάδιο στή διαδικασία ιδιοποίησης μιᾶς κατάστασης. Ἡ ἀνάπτυξη κοινωνικῆς πολιτικῆς π.χ. δείχνει τήν ίκανότητα παραγωγῆς ἐλέγχου στήν ἐργασία καί στήν ἀναπαραγωγή της.

Ένα ἄλλο παράδειγμα πού ἀναφέρεται σέ αὐτήν τή διαδικασία εἶναι τό έξῆς: ἄν ἀποδεχθοῦμε τό γεγονός ὅτι ἀπό τήν πρώιμη προδιομηχανική φάση τῆς ἀνθρωπότητας (ancient regime), τό βασικό μέλημα τῆς ἐξουσίας ἦταν νά ἐπικεντρωθεῖ στόν θεσμό τῆς οἰκογένειας, μποροῦμε νά θεωρήσουμε δύο φάσεις οἱ ὁποῖες εἶναι συνδεδεμένες μέ αὐτό τό καθεστώς:

 Κατά τήν πρώτη φάση, ή ἐξουσία ἀφέθηκε στή διάθεση τοῦ ἀρχηγοῦ τοῦ νοικοκυριοῦ (ἀρχή

<sup>—</sup> Ὁ Γιῶργος Τσομπάνογλου γεννήθηκε στήν Θεσσαλονίκη τό 1955. Διδάσκει στό Πανεπιστήμιο Θεσσαλίας Κοινωνιολογία. Εἶναι διδάκτωρ τοῦ Παν/μίου Carleton καί μέλος τῆς Ἐπιτροπῆς γιά τόν Ombudsman τοῦ International Institute of Administrative Sciences, Βρυζέλλες καί τῆς Law & Society Association, Amherst, Mass H.Π.Α.



πατριαρχίας) καί έπομένως ή ἔνταξη τῶν οἰκογενειακῶν δραστηριοτήτων κάτω ἀπό τόν λόγο τοῦ πατέρα. Αὐτή ἡ φάση ἔχει ἐξ ἄλλου ἀναφερθεῖ ὡς ἡ περίοδος στήν ὁποία καθιερώνονται ἡ «συλλογική ἐνοχή καί εὐθύνη».

Ἡ δεύτερη φάση ἦταν ἐκείνη στήν ὁποία παρουσιάσθηκε μιά ἀπόδοση τῆς εὐθύνης (ὑπευθυνότητας) γιά τίς πράξεις κάθε ἐνήλικου μέλους τῆς οἰκογένειας — μέ ἄλλα λόγια, ἡ ἀρχή τῆς ἀτομικῆς εὐθύνης ἔναντι τῆς οἰκογένειας καί τοῦ πλησιέστερου συγγενῆ. ['Αρχή τοῦ θεσμοῦ τῆς νομικῆς ἡλικίας (legal age) καί τῆς ἐφηβείας (adolescence)]. Ἔννοιες διαφοροποίησης ἡλικιῶν καί κατηγοριῶν ἀνθρώπων χωρίς τίς ὁποῖες δέν μποροῦν νά ἀντιμετωπισθοῦν τά ἐπί μέρους προδλήματα κοινωνικῆς ὀργάνωσης καί ἀσφαλείας.

Στήν πρώτη περίπτωση, ή συλλογική εὐθύνη ἐνυπάρχει ἰδιαίτερα μεταξύ τῶν κοινωνικῶν θεσμῶν ὅπου ἡ ὁμοιομορφία τείνει νά διατηρηθεῖ πάση θυσία. Ἡ εὐθύνη ἀποδίδεται κατά συνέπεια στό ἀρσενικό φύλο, τό ὁποῖο ἐκφράζεται ἀπό τόν ἀρχηγό τοῦ νοικοκυριοῦ. Σέ ἕνα τέτοιο σύστημα, ὁ ἐργοδότης εἶναι ὁ ἀρχηγός τοῦ νοικοκυριοῦ.

Ό ἄμεσος προσωπικός ἔλεγχος στίς δράσεις τῶν φορέων τῶν κοινωνικῶν σχέσεων δέν εἶναι ἀκόμη ἀπελευθερωμένος νομικά. Κάτι τέτοιο θά περιμένει ἀκόμη, προκειμένου νά ἀναγνωρισθεῖ, τίς θυελλώδεις ἐπιδράσεις τῶν Ναπολεόντειων Πολέμων καί τίς ἐπαναστάσεις τοῦ δεύτερου μισοῦ τοῦ 19ου αἰώνα.

Ή Απολυταρχική Πολιτεία περιελάμδανε

μιά άδύναμη άστική κοινωνία. Ἐδῶ ἀναφερόμαστε στή φιλοσοφία τοῦ Καμεραλισμοῦ καί τῆς Διοιχητιχῆς τάξης χώρου (Cameralism, Polizei), π.χ. τό ὑπάρχον σύστημα διοίκησης τήν περίοδο τοῦ Μερκαντιλισμοῦ<sup>1</sup>. Ἡ ἀδύναμη ἀστική κοινωνία, δημιουργημένη σέ μιάν «εὐνομούμενη» πολιτική ὀργάνωση, ἐκφραζόταν ἀπό τό καθεστώς τῶν μεμονωμένων νοικοκυριῶν καί συγκυδερνεῖτο ἀπό ἕνα διοιχητικό μηχανισμό, ὁ ὁποῖος δροῦσε ἐκτός τῆς ἀρχῆς δικαίου. Αὐτός δροῦσε ώς μηχανισμός ἀποκλεισμοῦ γιά ἐκεῖνα τά μέλη τοῦ νοικοχυριοῦ πού δρίσκονταν ἤ ἔπεφταν σέ δυσμένεια. Στήν πραγματικότητα, αὐτά ἀποτελοῦσαν προϊόν συμφωνιῶν οἱ ὁποῖες ἀποστεροῦσαν τίς ἐργατικές κοινότητες ἀπό τήν πολιτική τους ἐκπροσώπηση.

Ή στασιμότητα τῶν συνθηκῶν πού προκαλοῦσαν τόν ἀποκλεισμό τοῦ ἀνθρώπινου παράγοντα ἀπό αὐτές τίς λειτουργίες τῶν θεσμῶν, ἦταν ἄμεσα συνδεδεμένη μέ τήν κατάσταση τῶν οἰκογενειῶν καί τῶν δομῶν τους. ᾿Αποτελοῦσε μιά μορφή ζωῆς πού χαρακτηριζόταν ἀπό μαζική ἔνδεια, ἀλκοολισμό, ἐπαιτεία, φτωχογειτονιές, μεταδοτικές ἀσθένειες καί ἄλλες μίζερες συνθῆκες. Αὐτά τά κοινωνικά κακῶς κείμενα ἀποτελοῦσαν τήν πραγματικότητα γιά μιά μεγάλη κλίμακα ἀνθρώπων ἀπό ὅλες τίς κοινωνικές τάξεις.

Τό ἀπολυταρχικό καθεστώς εἶχε μιάν ἐξαιρετικά ἀνεπαρκἢ ἀντίληψη τῆς ἀρχῆς τῆς ὀργάνωσης. Ἡ μοντέρνα μορφή τῆς ὀργάνωσης τῆς Κοινότητας καί τῆς Πολιτείας προῆλθε ἀπό τήν  $NEA \ KOIN\Omega NIO \Lambda O \Gamma IA$  77

ἐμφάνιση τῆς ἀστικῆς κοινωνίας καί τούς συνεπακόλουθους μετασχηματισμούς στήν πολιτειακή δομή. Σέ ἕνα τέτοιο πλέγμα ἐξουσίας, ἡ πρωταρχική μορφή ὀργάνωσης μποροῦσε νά ὑπάρξει μόνο ὑπό τήν ἡγεμονική Αὐλή (Kammer). Ἡ ἡγεμονική Αὐλή διαμόρφωνε τή «μόνη» πραγματική κοινωνία, ἀναγνωρίζοντάς της τό χαρακτηριστικό τῆς νομικά αὐτόνομης ὕπαρξης. ᾿Από τήν πλευρά τους, ὁ Στρατός καί ὁ Κλῆρος καθόριζαν μέ τόν δικό τους τρόπο τή ζωή ἐκτός τῶν ᾿Ανακτόρων.

Ὁ ἔλεγχος τῶν κοινωνικῶν ἐνώσεων (συντεχνειῶν, σωματείων) ἀποτελοῦσε χωρίς δεύτερο λόγο τήν κατάληξη τῶν ὁδηγιῶν τῆς διοικητικῆς τάξης χώρου (Polizei), πού εἶχαν λόγο καί παρουσία ὡς θεσμοί κυρίως μέσω ένός κληρικοστρατιωτικού θεσμικοῦ πλαισίου. Αὐτοί ὀργάνωναν καί καθόριζαν τήν κατάσταση μιᾶς πολιτείας, τῆς ὁποίας ἡ οἰκονομία ἔτεινε περισσότερο πρός τήν «Οἰκονομία τοῦ Ξενοφώντα» παρά πρός τήν «Οἰκονομία» μέ τήν ἔννοια πού δίνει ὁ γερμανικός ὅρος «Wirtschaft»².

Μέ τόν ὅρο αὐτό γίνεται λόγος γιά μιά οἰκονομία τοῦ τύπου «ἀγροτικός καπιταλισμός» (Tribe, 1978), σέ ἀντίθεση μέ μιά μορφή οἰχονομίας πού ώς καλύτερη ἔκφρασή της εἶναι ἐκείνη πού καθιέρωσε δ A. Marshall. Ἡ ἀναπαράσταση τῆς Πολιτείας σ' αὐτήν τήν μορφή οἰκονομίας ήταν πλησιέστερη πρός τήν μορφή τῆς Κοινότητας παρά τῆς Κοινωνίας ἡ δποία καί ἐξέφραζε ἕνα πλέγμα ὀργανώσεων ἰδιωτικῶν συντεχνιῶν. Αὐτός ὁ τρόπος ὀργάνωσης (Cameralism) ἀποσκοποῦσε στόν ἔλεγχο τῶν συνόρων, τῆς άσφάλειας τῶν ἐφοδιασμῶν τοῦ πολεμικοῦ ύλικοῦ καί τῶν τροφίμων σέ περιπτώσεις «ἐπείγουσας ἀνάγκης». Δέν εἶχε ὑπολογιστική, ὀργανωτική ίκανότητα ἐσωτερικῆς μορφῆς, ἀλλά ἔθεσε τίς βάσεις γιά ενα σύστημα στατιστικής ἀποτίμησης πληθυσμοῦ καί ἐδάφους πράγμα στό ὁποῖο καί θά ἀναφερθοῦμε στήν συνέχεια.

### Στατιστικές μελέτες καί ή σημασία τῆς Στατιστικῆς ὡς σύγχρονου θεσμοῦ κυβερνητικότητας

Οί στατιστικές μελέτες ήταν κυρίως συνδεδεμένες μέ πολέμους, ὅπως στήν περίπτωση τοῦ πολέμου τῆς ᾿Αγγλίας ἐναντίον τῆς Ἰρλανδίας, ὁ ὁποῖος εἶχε σάν συνέπεια τήν περίφημη ἀπογραφή Dawn. Ἱστορική γιατί ἦταν ἡ πρώτη στήν Εὐρώπη σ' αὐτό τό μέγεθος. Ἡ ὑπόθεση

αὐτή ὀργανώθηκε ἀπό τόν Sir William Petty καί συνετελέσθη μέ τήν εἰσδολή τοῦ Oliver Cromwell στήν Ἰρλανδία³. Ὁ Petty ἦταν γιατρός, ἕνας ἀπό τούς πατέρες τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας καί θαυμαστής τοῦ Ξενοφώντα.

Οί στατιστικές ἀπογραφικές μελέτες ὅπως άποδειχνύει αὐτή ἡ μοναδιχή περίπτωση προέχυψαν ώς ὄργανο διακυβέρνησης τάξης πληθυσμῶν μέ τήν σύσταση ένός δμοιογενοῦς πολιτικοῦ πεδίου μέσα στά πλαίσια τῆς ᾿Αγγλικῆς Πολιτείας. Ή διοιχητική μορφή τοῦ «Στρατοῦ Πρότυπο» τοῦ Cromwell (Model Army) καί ἡ ἀπογραφή Dawn στήν Ἰρλανδία καταδείκνυε τήν ἐπίδραση τῆς πολιτικῆς συνοχῆς τοῦ Νέου Κράτους τοῦ Cromwell. Αὐτό βασίστηκε στήν ἀρχή τῶν καταργηθέντων φεουδαρχικών θεσμών μέ τήν έφαρμογή τοῦ Νόμου τῶν Military Tenures Act (1640). Δηλαδή ή κατάλυση τῆς φεουδαρχίας ἐπέφερε μιά συνεκτική δμοιογένεια στό Νέο Κράτος τοῦ Cromwell, πρᾶγμα πού προδλήθηκε μέ τήν μορφή ὀρθῆς γνώσης ὅλων τῶν στοιχείων πληθυσμοῦ / ἐδάφους στήν ὑπό κατοχή ἀποικία τῆς ᾿Αγγλίας. Χωρίς τήν συνοχή δέν θά δλέπαμε τέτοια ἔρευνα ἀπογραφῆς Survey οὔτε θά εἴχαμε τήν «Πολιτική 'Αριθμητική» «Political Arithmetic» τοῦ Petty.

Ή Πολιτική ᾿Αριθμητική εἶναι ἡ λογική τῆς Dawn Survey, τῆς στατιστικῆς ἀπογραφῆς ἡ ὁποία εἶναι καί συνάμα Πολιτική Οἰκονομία καί παραγωγή γνώσης γιά τόν Ἡγεμόνα - Cromwell ὁ ὁποῖος πρέπει νά γνωρίσει τήν Πρώτη του Κτίση τήν Ἰρλανδία.

Δέν εἶναι λοιπόν περίεργο πού δ συγγραφέας εἶναι φορέας γνώσεων πού στηρίζονται στά δεδομένα τά ἐμπειρικά, εἶναι γιατρός, ὄχι νομικός ἤ θεολόγος καί ὅτι στήν ἔκδοση τῆς Πολιτικῆς ᾿Αριθμητικῆς (1776) στήν εἰσαγωγή ὑπάρχει ἡ ἔκδοση τῆς Κυροπαιδείας τοῦ Ξενοφῶντα.

Ἡ ἀνάπτυξη τῶν στατιστικῶν μελετῶν ὡς σημαντικῶν μέσων συμπερασματικῆς/ὑποθετικῆς γνώσης, σέ ἀντίθεση μέ τήν ἐπικρατοῦσα ἐκκλησιαστική θεωρία πού σχετιζόταν μέ τίς προτεραιότητες καί τά χαρακτηριστικά ἑνός προστατευόμενου καί κηδεμονευόμενου πληθυσμοῦ, συνίσταται (παράλληλα μέ ἄλλα μέσα) στήν ἰδιάζουσα ἀνάπτυξη τῆς ἔννοιας τοῦ Ἔθνους, τῆς ἐθνικῆς κοινωνικῆς ἀνάπτυξης καί τῆς ἐξασθένησης τῶν φεουδαρχικῶν συνθηκῶν.

Ή κατάσταση στήν οἰκογένεια καί στήν ἀγροτική δομή τῆς Κοινότητας ἦταν ἄρρηκτα συνδεδεμένη μέ τίς συνθῆκες πού ἐπικρατοῦσαν μεταξύ τῶν μερῶν τῆς Πολιτείας. Μέ ἄλλα λό-

για, οί στατιστικές μελέτες ὡς Ἐπιστήμη τῆς Πολιτείας (Staatswissenschaft - πολιτική ἐπιστήμη, ὅρος πού χρησιμοποιεῖται ἀκόμη στή Σκανδιναδία καί τή Γερμανία) ἀντιπροσώπευαν τό ἀποτέλεσμα μιᾶς ἐπανάστασης πού διέσπασε τά φεουδαρχικά δεσμά τοῦ ἀπαρχαιωμένου καθεστῶτος (ancient regime).

Δεσμῶτες ἄνθρωποι ἐλευθερώθηκαν, ἐνῷ τό ἀστικό Σύνταγμα βασίσθηκε στόν Νόμο τοῦ Ἔ-θνους, ὁ ὁποῖος λειτουργοῦσε παράλληλα μέ τίς στρατιωτικές καί θεολογικές διαστάσεις του. Ἡ δημιουργία τοῦ «Rechtsstaat» (= Κράτος Δικαίου) βασίστηκε θεσμικά στήν συγκρότηση τῶν «ἐθνικῶν στατιστικῶν μελετῶν».

Ἡ θετική λογική ένός γιατροῦ καί ἡ πολιτική ἀριθμητική (οἰκονομία) τοῦ William Petty, σέ ἀντίθεση μέ τή θεολογική προσέγγιση τοῦ καθολικισμοῦ, ὁδήγησαν στή θεμελίωση τῆς ἐπιστήμης τοῦ Νεωτερισμοῦ (Science of Modernity). Ἡ παρέμβαση τοῦ William Petty ἔγινε στήν πορεία τῶν στατιστικῶν μελετῶν, τήν ἀπογραφή Dawn Survey, πραγματοποιούμενη ώς μιά ήγεμονική έθνική (βρεταννική) στρατιωτική έκστρατεία ἐνάντια σέ ἕνα ξένο ἔδαφος, τήν Ἰρλανδία. Προσδιορίζοντας τήν νέα κατακτημένη περιοχή μέ τή δοήθεια τῆς πρώτης αὐτῆς ἔρευνας, ό πατέρας τῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας, W. Petty, ἄρθρωνε τήν καινούρια ὀρθολογιστική τάση τοῦ σύγχρονου Κράτους-"Εθνους, ἀκριδῶς τή στιγμή πού αὐτό ἀπέδαλε τά ὁμιχλώδη ἐμπόδια τῆς φεουδαρχίας καί τῆς παπικῆς πολιτικῆς της.

Πολύ σύντομα ἕνας ἄλλος παραλληλισμός θά διαγραφόταν, μέ μιάν ἄλλη περιοχή, ή δποία ἀντιτάχθηκε στήν παπική ἐξουσία, δηλαδή τίς περιοχές τῶν Γερμανικῶν Κρατῶν. Ἐκεῖ, ή γνώση τῆς Στατιστικῆς γιά τόν ἐσωτερικό πληθυσμό, ἐπρόκειτο νά ἀναπτυχθεῖ ὡς τρόπος διάκρισης ἀνάμεσα στίς γερμανικές περιφέρειες: δηλαδή τά Γερμανικά Κράτη τῆς Πρωσσίας, Βαυαρίας, Πομερανίας, Σιλεσίας καί Αὐστρίας, πού προέκυψαν ἀπό τή διάλυση τῆς Ἡγίας Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας.

Ή σύγχρονη Πολιτική Οἰκονομία ἀπαιτοῦσε νά ξεπεραστεῖ ἡ φεουδαρχία μέσφ τῆς θεσμοποίησης τῆς ἐθνικῆς κυριαρχίας, στήν ὁποία μιά κυρίαρχη τάξη ἡ κράτος ἡ περιοχή μέσα στά ὅρια ἐνός κράτους θά κυδερνοῦσε μέ ἐξυπνάδα καί παρρησία ἔναντι τῶν ἀδυνάτων. Οἱ ἀσύμμετροι συσχετισμοί δύναμης ἀποτελοῦσαν τμῆμα αὐτοῦ τοῦ νέου ἀντιπαπικοῦ καθεστῶτος. Οἱ πραγματικές ὁριοθετήσεις βασίζονταν σ' αὐτήν τή νέα

φαρμακογνωσία τῆς πολιτικοοικονομικῆς δύναμης<sup>4</sup>. Ἡ ἔρευνα Dawn σημείωσε τή γέννεση αὐτοῦ πού θά θεσμοποιεῖτο ἀργότερα ὡς ἀρχή τῆς Ἐθνικῆς Στατιστικῆς, βασικός θεσμός τῆς Ἐθνικῆς Πολιτικῆς Οἰκονομίας.

Τύποι ὀρθολογιχοποίησης τῆς σχέσης ἀνάμεσα στήν Πολιτεία καί τήν ἐπικράτειά της καί τοῦ ὑποτελοῦς της πληθυσμοῦ, μποροῦν νά κατανοηθοῦν μέσα σέ ἕνα συγκεκριμένο Κράτος.

# Σχηματισμός Ἐθνικῶν Νόμων καί Ἐθνική-Κοινωνική Στατιστική

Στήν Εὐρώπη, οἱ «Ἐθνικοἱ Νόμοι» σχεδιάζονταν σάν μιά ἐνότητα γραπτῶν ἐθνικῶν δικαίων, οἱ ὁποῖοι συχνότερα ἀντιπροσώπευαν τήν ἔγγραφη ἐπιτομή τῶν ποικίλων προφορικῶν ἐθιμικῶν δικαίων. Καθώς αὐτές ἦταν οἱ συνθῆκες, παρόμοιες τροποποιήσεις συνέβαιναν στή διαδικασία τῆς γλωσσολογικῆς ἑνότητας τοῦ Ἔθνους-Κράτους.

Ή Νορβηγία τοῦ προηγούμενου αἰώνα ἀντιπροσώπευε μιά τέτοια περίπτωση, τήν ἐποχή τοῦ σχηματισμοῦ τῆς Νέας Νορβηγικῆς Γλώσσας, πού σήμαινε τή μορφοποίηση τῆς Γραμματικῆς καί τοῦ Συντακτικοῦ γιά τίς σκόρπιες γλωσσολογικές κοινότητες.

Στήν 'Αγγλία, οἱ «κοινοἱ νόμοι» θεσμοποιήθηκαν σάν Common Law, ἐνῶ στήν περίπτωση τῆς Γαλλίας, ὁ Γραπτός Νόμος (Loi Ecrite) καἱ ὁ Ἐθιμικός Νόμος (Loi Coutume) ἑνοποιήθηκαν ὑπό τήν αἰγίδα τοῦ Γραπτοῦ Νόμου.

Στή Γαλλία, τό πρόβλημα δέν ἦταν τόσο πρόβλημα ἐθνικῆς-περιφερειακῆς ἑνοποίησης ἐφ' ὅσον τό Παρίσι διαδραμάτιζε ἐθνικό ρόλο, ὅσο ἦ-ταν πρόβλημα γραπτῶν καί προφορικῶν-ἐθιμικῶν νόμων πού ἀπαιτοῦσαν τροποποίηση.

Άνάλογες ἔξελίξεις συνέβησαν στήν Ἱσπανία. Στήν Ἱσπανία, ἀνάμεσα στούς πολλούς κατά τόπους νόμους ὅπως τῶν Βάσκων, τῶν Καταλάνων, ἦταν ὁ Καστιλλιανός Νόμος πού ἔγινε ὁ Νόμος τῆς Ἑνοποιημένης Ἱσπανίας συμβολίζοντας τήν κυριαρχία τῆς Καστίλλης.

Στήν έλληνική περίπτωση, ή έθνική συμφιλίωση ὅσον ἀφοροῦσε τό γλωσσολογικό ζήτημα δέν ἐπετεύχθη. Τό φαινόμενο τῆς διγλωσσίας ἦταν ζήτημα πολιτικῆς σημασίας γιά τό κράτος πού ἀκόμα γεννιόταν στή δεκαετία τοῦ 1830, ἀντικατοπτρίζοντας, κατά κάποιον τρόπο, τή σημασία τῶν δύο ἱστορικῶν παραδόσεων στόν έλληνικό πολιτισμό, δηλαδή αὐτή τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλλάδας καί τοῦ Βυζαντίου.

 $NEA \ KOIN\Omega NIO \Lambda O \Gamma IA$  79

Οἱ Νόμοι ώστόσο ἀντλοῦσαν τήν ἐπιρροή τους χυρίως ἀπό τή Bίβλο τοῦ ᾿Αρμενόπουλου, πού ἔφερε ὁμοιότητες μέ τούς Kώδιχες τοῦ Ἰ-ουστινιανοῦ.

Οἱ περιπτώσεις αὐτές χρησιμοποιοῦνται ἐδῶ γιά νά ἀναφερθοῦμε στούς ἀκόλουθους ἱστορικούς συσχετισμούς ἀνάμεσα στούς Ἐθνικούς Νόμους, τήν Ἐθνική Στατιστική καὶ τήν Ἐθνική Γλῶσσα σέ γραπτή μορφή, τρία στοιχεῖα ἐνδεικτικά τῆς ἐθνογένεσης τῆς νεώτερης ἐποχῆς.

Ἡ σύγχρονη ἐθνότητα ἀπαιτοῦσε τή διαμόρφωση ἐθνικῶν συστημάτων ἐπικοινωνίας, γιά νά προχύψει ἐθνικό κράτος καί νά ὑφίστανται ἐθνικές κυβερνήσεις. Ὁλα τά παραπάνω ὡστόσο κατέληξαν στή διαμόρφωση νέων συστημάτων γνώσης πού ἐξαρτῶνται, σέ μεγάλο βαθμό, ἀπό τή χρήση νέας ὁρολογίας, πού ἀντιπροσωπεύουν μιά μοναδική ἀλλαγή στίς σχέσεις πολιτῶν μέ τό σύστημα διακυβέρνησής τους.

Ή θεωρητική συμπύκνωση αὐτῆς τῆς διαδικασίας ἀνήκει στή συγκεκριμένη διαδικασία μέ τήν όποία τά κεκτημένα μιᾶς δεδομένης «τάξης» μποροῦν νά πραγματοποιηθοῦν σύμφωνα μέ τά αἰτήματα τῆς δύναμης πού ἀναζητᾶ νά ἀναγνωρίσει, νά κατηγοριοποιήσει καί ὡς ἐκ τούτου νά θεσμοποιήσει σύμφωνα μέ τή δική της εἰκόνα ἕνα κοινωνικό πλέγμα σχέσεων<sup>5</sup>.

Η στατιστική ἐκφράζει τήν τυπικότητα τῆς λειτουργίας μιᾶς τάξης πραγμάτων, καθώς προ- βάλλει τό ἐσωτερικό δυναμικό της σέ «κατηγορίες» πού δρίζονται ἀπό τή μορφή τοῦ Κράτους. Τό κράτος ἐπεκτείνει τό πεδίο ἔρευνας ἀναπτύσσοντας ἰατρική στατιστική, κοινωνική στατιστική, δημογραφία, ἐθνική στατιστική, ἐγκληματολογική στατιστική ὡς μέσο γιά τήν παραγωγή συγκεκριμένων διαλεκτικῶν, οἱ ὁποῖες ἐπερωτοῦν, καί ὡς ἐκ τούτου συνιστοῦν εἰδικά γνωστικά ἀντικείμενα ἀπαραίτητα γιά νά λειτουργήσει τό σύστημα διακυβέρνησης.

Φαίνεται ὅτι τά συστήματα διαχυδέρνησης μποροῦν νά ταξινομηθοῦν σύμφωνα μέ τήν ἱκανότητά τους νά παράγουν μιά μοναδική καί διαυγῆ σχέση μέ τήν Ἐπιστήμη. Ἡ σχέση τοῦ πληθυσμοῦ μέ τή διαχυδέρνηση εἶναι πολύ σημαντική γιά τήν ἐξέλιξη τῆς κοινωνικῆς στατιστικῆς καί τήν ἀρχή τῆς κρατικῆς Πρόνοιας, ἡ ὁποία ἐπωμίζεται τά ἀναπαραγωγικά δέοντα τῆς πολιτικῆς κοινωνίας.

Ωστόσο, παρ' ὅλες τίς ἰατρικές ρίζες (πού ἀναπτύχθηκαν σέ ἀντίθεση πρός τό κυρίαρχο τήν ἐποχή ἐκείνη θεολογικό σύστημα σκέψης) αὐτῆς τῆς ἐφαρμογῆς τῆς ἐπιστήμης στό γνωστικό σύ-

στημα τοῦ κράτους, πρέπει νά κατανοήσουμε ὅ-τι αὐτή ἡ ϐασική ἱκανότητα δέν εἶναι «δεδομένη» καί ὅτι ἀπαιτεῖ μιά συγκεκριμένη ἐφαρμογή σέ ὁποιαδήποτε ἱστορική στιγμή. ᾿Αντιπροσωπεύει μιά μοναδική σχέση ἀνάμεσα στήν κοινωνική ἐπιστήμη καί τό κράτος, τό ὁποῖο ἀντανακλᾶ τόν ταξικό συσχετισμό καί τή μορφή συσσώρευσης πού εἶναι δυνατή κάτω ἀπό τίς συγκεκριμένες συνθῆκες.

Ώστόσο, μποροῦμε μέ σιγουριά νά ποῦμε ὅτι ὅσο μεγαλύτερη εἶναι ἡ ἐφαρμογή τῆς ἐπιστημονικῆς γνώσης, τόσο πιό ἱκανοποιητικά μπορεῖ νά ἀσκηθεῖ ἡ οἰκονομική πολιτική.

Ἡ ἀνάπτυξη τῆς Στατιστικῆς εἶναι ἀναπόφευκτο μέρος τῆς γενικῆς ἱκανότητας τοῦ Κράτους νά καθιερώνει γεγονότα καί «ἀποδείξεις», γιατί εἶναι οἱ ἀλήθειες πού καθιστοῦν τήν ἀσφάλειά του σίγουρη μέ νόμιμο τρόπο. Αὐτή ἡ διευθέτηση, πού ὑπῆρχε πολύ πρίν ἐμφανισθεῖ ἡ στατιστική, ἦταν στά χέρια τῶν αὐλικῶν, πού ρύθμιζαν τή γενική εὐημερία τοῦ βασιλείου μέσφ τοῦ ἐλέγχου τῆς μετακίνησης τῶν κατοίκων καί τῶν ἐμπορευμάτων.

Γραμματόσημα, σφραγίδες, κλειδιά, σημεῖα ἐλέγχου, διαβάσεις, κώδικες γραπτοῦ καί ἄγραφου διαλόγου χρησιμοποιοῦνταν γιά νά ρυθμίσουν συσχετισμούς καί τή μετακίνηση τῶν φυσικῶν «σωμάτων».

Τά ύλικά σώματα ώστόσο γίνονταν ἀντικείμενο μελέτης καί λεπτομεροῦς ἐξέτασης μόνο μέ τήν ἀνάπτυξη συνθηκῶν γιά ἀπολογισμό καί μέτρηση πράγμα πού ἐπῆλθε ἀπό τόν διαχωρισμό Κράτους καί Κοινωνίας, Κράτους καί Ἐκκλησίας.

Ἡ ἐλευθερία τῶν ἐνώσεων (associations), πού καθιερώθηκε κυρίως ὡς ἀποτέλεσμα τοῦ Ναπολεόντειου Κώδικα καί τῶν ἀποτελεσμάτων τῶν ἐπακόλουθων πολέμων στήν Εὐρώπη, ἄρχισε νά σχηματοποιεῖ τά νέα κριτήρια γιά τήν κατηγοριοποίηση τοῦ πληθυσμοῦ, ὡς κοινωνικό ἀντικείμενο τό ὁποῖο ἄρχιζε νά διαμορφώνει τούς δικούς του νόμους, τούς νόμους τῆς πολιτικῆς-ἀστικῆς κοινωνίας (Civil Society).

Αὐτή ἡ ἀλλαγή ἀρχικά ἐνδύθηκε μέ τό σύστημα γνώσης, γνωστό ὡς κοινωνική στατιστική. Ἡ πάλη ἑπομένως ἀνάμεσα στόν Νόμο καί τήν Πολιτική Κοινωνία χρειάζεται νά διευθετηθεῖ ἀπό τόν αὐτοπροσδιορισμό τῆς κοινωνικῆς, ἀστικῆς κοινωνίας πού ἐπέρχεται ἀπό τούς Distaeli, Gladstone καί Bismarck (Social Rechtstaat) στή Βρεταννία καί τή Γερμανία κατά τή διάρκεια τοῦ 19ου αἰώνα.

Τά κριτήρια αὐτοῦ τοῦ συστήματος ἀλλάζουν, γιά νά διευκολύνουν ἕνα σύστημα κρατικοῦ ἐλέγχου ἱκανοῦ νά καθιερώνει τά κοινωνικά δεδομένα, μέ βάση κριτήρια κοινωνικά, περιβαλλοντολογικά, ἱστορικά καί ψυχολογικά.

### 'Αποδείξεις γιά γεγονότα καί τό «περιθωριακό» στοιχεῖο - 'Η ἀνάδυση τῆς 'Εγκληματολογίας ὡς «κοινωνικοῦ» δεδομένου

Περνᾶμε τώρα σ' ἕνα θέμα ἱστορικῆς συγκριτικῆς μακρο-κοινωνιολογίας τό ὁποῖο ἔχει σχέση μέ τήν ἐμφάνιση τῆς πρώτης μορφῆς ἐμπειρικῆς κοινωνιολογίας ἡ ὁποία εἶναι ἡ ἐγκληματολογία.

Κατά τή διάρχεια τῆς πρώτης φιλελεύθερης ἐποχῆς οἱ «ἀποδείξεις» (proofs - evidence) τεχμηριώνονται ἀνεξάρτητα ἀπό τήν διμολογία τοῦ κατηγορούμενου. Ἡ δικαστική κρίση, μετά τίς μεταρρυθμίσεις τοῦ J. Bentham, ἔγινε περισσότερο εὐέλικτη, ἐπιτρέποντας τά ψυχολογικά κριτήρια καί τήν περιστασιακή ἀλήθεια τοῦ κοινωνικοῦ περιβάλλοντος νά κερδίσει ἔδαφος. Αὐτή ἡ διαδικασία ἦταν πού ἐπέτρεψε τήν ἀνάπτυξη τῆς ἐπιστήμης στή διαδικασία συγκρότησης τῆς ἀλήθειας μέ τέτοιον τρόπο, πού ἡ ἀπόδειξη καί ἐπαλήθευση ἔγιναν κύριοι στόχοι τῆς νέας διοίκησης τῆς δικαιοσύνης.

Έτσι ἀναπτύχθηκε ἕνα νέο σύστημα τό δποῖο στηριζόταν στήν πραγματικότητα σέ μιά περισσότερο πολύπλοκη πηγή γνώσης σχετικά μέ τά κίνητρα δράσης τῶν νέων μελῶν τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν.

Σέ παλαιότερες ἐποχές, ὅπου τό κράτος ἦταν ἀντίθετο πρός τή σχετική ἐλευθερία τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν καί τῶν ἐπιμέρους ὑποσυνόλων της, ἡ διοίκηση τῆς ἀστυνομίας ὅριζε τήν
«ἀπόδειξη» μέ χρήση ἀπολυταρχικῶν ἐξουσιῶν
κατασκευάζοντας πολύ συχνά τά «δεδομένα» ἐνοχοποίησης.

Στήν προ-φιλελεύθερη ἐποχή ὑπῆρχε πρόδλημα πολιτικῆς ἀσφάλειας γιά τό κράτος τό ὁποῖο δέν εἶχε ἀκόμη ἀναπτύξει τόν χῶρο τῆς ἰδιωτικῆς οἰκονομίας.

Υπό τόν "καμεραλισμό", τά ἐγκλήματα ἦ-ταν γενικά συνδεδεμένα μέ τήν πολιτική ἀσφά-λειας τοῦ κράτους, δεδομένου ὅτι τό Κράτος ὅ-ριζε τήν Κοινωνία καί ἡ Πολιτεία ἦταν ἀδιαχώ-ριστη ἀπό αὐτό.

Οί συγκρούσεις πού προέρχονταν ἀπό μιάν ἀ-

ναδυόμενη κοινωνία τῶν πολιτῶν γίνονταν ἀντικείμενο ποινικῆς δίωξης ἀπό τήν Polizeiwissenshaft / Science of Police.

Αὐτή ἦταν προφανῶς ἡ αἰτία πού ἡ προληπτική κράτηση ἔπαψε νά εἶναι τόσο διαδεδομένη στή φιλελεύθερη Δύση, μιά καί οἱ «ἀποδείξεις» ἔπρεπε νά συγκροτηθοῦν πρίν τή θεμελίωση τῆς νόμιμης κατηγορίας. "Όλοι εἶναι πλέον ἀθῶοι μέχρι ἀποδείξεως τοῦ ἐναντίου. Ἐνῶ πρίν ἡ ἀθωότητα δέν ἦταν δεδομένη.

Σέ περιπτώσεις ὅπου ἡ ἐθνική ἀσφάλεια προσδιόριζε τόν χαρακτῆρα τῆς πολιτείας καί τῶν δικαιωμάτων τῶν πολιτῶν, τά πράγματα ἦταν μᾶλλον συγκεχυμένα, μιά καί οἱ δραστηριότητες γιά τά κοινωνικά δικαιώματα πολιτικοποιοῦνταν καί τοιουτοτρόπως ποινικοποιοῦνταν.

Έφ' ὄσον οι ἀποδείξεις (proofs - evidence) συγκροτοῦνται μέ τέτοιον τρόπο (αὐθαίρετο), οί ἀκόλουθες συνθῆκες θά ἐπικρατοῦν: Ἡ ἐγκληματολογική-κοινωνιολογική διαμεσολάδηση θά εἶναι ἀποῦσα, ὁ ἐξομολογητικός τρόπος θά παραμείνει ὁ κύριος τρόπος ἄντλησης τῆς ἀλήθειας, οί δικαστικοί θά ύπόκεινται σέ πειθαρχικές εὐθύνες, μέτρα ἀπό τήν χρατική διοίκηση καί συνθῆκες γιά ἐπανένταξη (rehabilitation) θά εἶναι ἀποῦσες καί τά ίδρύματα τοῦ κράτους θά ἀποτελοῦν τό ἔδαφος ὅπου οἱ «περιθωριαχοί» θά εἶναι οί αἰώνια ἀποκλεισμένοι χωρίς ἐλπίδα ἐπανένταξης στήν κοινωνία. Στήν πράξη ή ἀρχή τῆς ἐπανένταξης ἀνήκει σέ μιάν ἄλλη κοινωνικότητα. Μιάν ἄλλη χοινωνιχότητα (sociality) ὅπου οί χοινωνικοί ἔλεγχοι (καί φυσικά οἱ πολιτικοί) στηρίζονται στούς τρόπους ἔνταξης (inclusion) παρά ἀποκλεισμοῦ (exclusion).

Πουθενά αὐτό δέν εἶναι καλύτερα ἐμφανές παρά στήν περίπτωση τοῦ φαινομένου «ἐργασία» καί στίς διάφορες «περιθωριακές ὁμάδες» (ἀλλοδαποί, νέοι, γυναῖκες, τρίτη ἡλικία, ἄνεργοι-φτωχοί).

Μέ τή λογική ένός πολιτεύματος — μή φιλελεύθερου — τό δποῖο δέν ἀναγνωρίζει τήν «ἐργασία» σάν τήν πηγή πλούτου, ἡ ἀξία ἐμφανίζεται σάν νά προέρχεται ἀπό τήν «ἀποθήκευση» (hoarding) ἀγαθῶν, τίς προσόδους καί ἐάν εἶναι δυνατόν ἀπό μιάν ἐνεργητική ἰσορροπία στήν ἀνταλλαγή μέ τά ἄλλα νομίσματα.

Μέ τέτοια λογική, ὅλη ἡ παραγωγική ἐργασία δέν εἶναι ἀκόμη διευρυμένη στήν οἰκονομία, ἐπιφέροντας τήν ἐπικράτηση τῆς μισθωτῆς σχέσης καί τῆς ἐμπορευματοποίησης τῆς ἐργατικῆς δύναμης.

Σέ αὐτήν τήν ἐξουσιαστική κατηγορία, ἡ ἀ-

 $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  81



λήθεια σχετικά μέ τά «γεγονότα» καί τίς δράσεις δέν μπορεῖ νά τεκμηριωθεῖ ἐκτός ἐάν ἡ ἐξουσία εἶναι ἰκανή νά ἐλέγξει τίς δυνάμεις τῆς ἱστορίας γιά νά ἐπαληθεύσει τό παρελθόν καί νά συγκροτήσει τήν πρόγνωση γιά τό μέλλον. Οἱ ἔννοιες παρόν, παρελθόν καί μέλλον εἶναι πολύπλοκες χρονολογικές κατηγορίες τῶν ὁποίων ἡ συγκρότηση εἶναι διαφορετική στήν προ-διομηχανική, στή διομηχανική καί τίς μετα-διομηχανικές ἐποχές.

Γιά παράδειγμα, τό σύστημα «ἀποδείξεων» κατά τοῦ Μεσαίωνα ἦταν δασισμένο στόν χρονικό ἄξονα τῆς θεοκρατικῆς ἐξουσίας, ἡ ὁποία δέν ξεχώριζε ἐπίσημα τό παρόν ἀπό τό παρελθόν ἔχοντας βάση τό πτολεμαϊκό γεωκεντρικό κοσμικό σύστημα. Ὁ Πάπας ἦταν ἡ Πηγή πού ἔλεγχε μονοσήμαντα τόν Χρόνο. Όταν δ Γαλιλαΐος μέ τήν τεχνική του ὀργάνωση καί τά ὄργανα μέτρησής του φάνηκε νά τεκμηριώνει μιάν ἄλλη πραγματικότητα, στήν οὐσία ἦταν σάν νά ἀπειλοῦσε αὐτήν τήν καθολικότητα μέ μιάν ἄλλη ἀλήθεια πέραν τοῦ πτολεμαϊκοῦ κόσμου. Αὐτή ἦταν ή αἰτία πού καταδικάστηκε, καί αὐτό παρά τό γεγονός ὅτι ο Κοπέρνικος ἀπό τό Torun τῆς Πολωνίας καί φυσικά δ 'Αρίσταρχος δ Σάμιος εἶχαν τεχμηριώσει μιάν δμοια πραγματικότητα, πολύ νωρίτερα, δηλαδή, ὅτι ἡ Γῆ δέν εἶναι τό κέντρο τοῦ κόσμου. Μέ τήν ἴδια λογική ὁ ίδρυτής τῆς μοντέρνας ἀνατομίας, ὁ Vesalius, περιορίσθηκε στή δράση του, μιά καί ή παπική έξουσία εἶχε τό μονοπώλιο παρέμδασης στήν ὑγεία τοῦ ἀνθρώπινου σώματος καί δέν θεωροῦσε θεμιτή τήν ἀνθρώπινη παρέμδαση στό προϊόν τοῦ Θεοῦ τό σῶμα ἀνθρώπου πού ἔπρεπε νά εἶναι ἀπόλυτα στήν διάθεση τῆς Θείας Πρόνοιας. Ἡ θεραπεία καί ἡ ἐγχείριση ἦταν θέμα θεϊκῆς πρόνοιας, γι' αὐτό ἡ ἰατρική δράση τοῦ ἀνθρώπου δέν ἦταν ἐπιτρεπτή. Ἡ ἀλήθεια λοιπόν γιά τούς διαχειριστές τῆς «ἀσφάλειας» τῆς πίστης ἔπρεπε νά διορθωθεῖ δίαια, ὅπως στίς περιπτώσεις τῶν Galileo καί Vesalius.

Ἡ έδραίωση τῆς ἐγκληματολογίας ἀπό τήν Πολιτεία Δικαίου ἀπετέλεσε ἔνα βασικό στοιχεῖο στόν σχηματισμό ἀνεξάρτητων προσεγγίσεων στήν αἰτία τῶν ἐγκλημάτων, προϊόντων πράξεων μελῶν τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν. Αὐτό βοήθησε στόν διαχωρισμό πολιτείας καί κοινωνίας τῶν πολιτῶν. Τό ἐγκληματικό γεγονός ἤ ὁ «περιθωριακός», κατά τή διάρκεια τοῦ φιλελεύθερου κράτους, ἀπετέλεσε ἕνα νέο πεδίο, τό κατ' ἐξοχήν κοινωνικό γεγονός μέ τούς δικούς του νόμους.

Πρίν ἀπό τήν ἑδραίωση τῶν κοινωνικῶν ἐπιστημῶν, τό πεδίο τῆς γνώσης πού ὁρίζεται ὡς ἐγκληματολογία βρισκόταν στή σφαῖρα τῆς κρατικῆς διακυβέρνησης, ἡ ὁποία παρήγαγε τή γνώση τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν. Σάν μιά κοινωνική ἐπιστήμη, ἡ ἐγκληματολογία προσδοκοῦσε τήν ἀντιπροσώπευση τοῦ «κοινωνικοῦ» πρίν ἀπό τή θεσμοθέτηση τῆς κοινωνιολογίας.

Ή ἐγκληματολογία, ὡς τό ἐνδιάμεσο σημεῖο, μεταξύ δικαίου καί κοινωνίας ἀντιπροσώπευε τό «κοινωνικό» ὡς «ἐγκληματολογική στατιστική». Δηλαδή τό «κοινωνικό γεγονός» ἀντιπροσωπευόταν ὡς ὁ κύριος τρόπος γιά τό κράτος νά μαθαίνει γιά τήν κοινωνία τῶν πολιτῶν.

Έτσι φαίνεται ὅτι ἡ ἐγκληματολογική στατιστική, ὡς πρώιμη κοινωνική στατιστική, συγκρότησε τά πρῶτα στοιχειώδη δεδομένα, πού παρεῖχαν στήν κυδέρνηση τά ἐργαλεῖα ρύθμισης τοῦ κοινωνικοῦ φαινομένου, μέσφ τῆς ἀντιμετώπισης τοῦ «περιθωριακοῦ ἀτόμου»<sup>6</sup>.

# Περί τῶν δύο σωμάτων τοῦ Μονάρχη καί τῶν ἀληθειῶν τους

Στήν ἀπολυταρχική κρατική μορφή, τό σῶμα τό πολιτικό ὡς ἔννοια ἱστορικοθεσμική ἦταν ἀναπόσπαστο μέρος τῆς ἐκκλησίας καί φυσικά τοῦ πολιτικοῦ σώματος τοῦ μονάρχη, τοῦ ὁποίου τά δικαιώματα ἦταν ἀπόρροια θεϊκῆς ἐμπιστοσύνης. Ἡ κοινωνία ἦταν ἀπλά ἡ προέκταση τοῦ πολιτικοῦ σώματος τοῦ μονάρχη καί τῆς ἐκκλησίας του. Ὅποια ἀπειλή κατά τῆς κοινωνίας, ὅπως συγκρούσεις ἤ κοινωνικά κινήματα, θεωροῦνταν ἐξωγενεῖς ἐπιθέσεις κατά τῆς ἀσφάλειας τοῦ βασιλιᾶ καί τοῦ πολιτικοῦ του σώματος (body politic).

Ό στόχος τῆς ποινῆς λοιπόν ἦταν νά ἀπαγορεύσει, νά ἀποκόψει τό σῶμα τοῦ ἐγκληματία, τοῦ περιθωριακοῦ, νά παρουσιάσει ἔνα παραδειγματικό θέαμα καί νά τό ξεχωρίσει τελείως ἀπό τό κύριο σῶμα. Οἱ αἰρετικοί, οἱ μειονότητες, οἱ γυναῖκες-μάγισσες ἀποτελοῦσαν μία ἀπειλή.

Ή σχέση τῆς πολιτείας με τήν «ἐγκληματικότητα» καί με τήν ὑλικότητα τῶν σωμάτων στόν χῶρο, πού συμπεριλάμδανε ἀμφότερα ἔμψυχα καί ἄψυχα ἀντικείμενα, ἦταν διαφοροποιημένη, καθώς τό κράτος ἄρχιζε νά ἀναμορφώνει τή σχέση του με τήν Καθολική Ἐκκλησία.

Ἡ ἀργή μεταλλαγή τοῦ Καθολιχοῦ Κόσμου ὑπέστη, ἀναφορικά μέ τίς ἀνθρώπινες καί νομικές ἐπιστῆμες, ἀλλαγές μέ τήν ἀνάπτυξη τῆς ἀνατομίας καί τῆς κλινικῆς σκέψης. Ἡ κλινική σκέψη καί ἡ ἀστρονομία ἐπηρέασαν τήν ἀνάπτυξη τῶν τεχνικῶν παραγωγῆς, ὅπως ὁ Τycho Brache, ἀπόφοιτος τῆς ἰατρικῆς σχολῆς τῆς Πάδουας, ἔδειξε μέ τήν κατασκευή τῆς Οὐράνιας Πόλης (Uranienborg) στή Δανία τοῦ 16ου αἰώνα. Ἡ Uranienborg ἦταν ἕνα πλῆρες ἐργοστάσιο, τό ὁποῖο λειτουργοῦσε μέ τή μαθηματική τῶν κινήσεων τῶν ἄστρων.

Ἡ ἔννομη τάξη τῆς ἐργασίας ἄρχισε νά ἀρθρώνεται ὑπό μιά μορφή ἐξουσίας, ἡ ὁποία καθόριζε τίς σχέσεις πολιτείας καί πολιτῶν, μέ τή στήριξη τῶν ἐπιστημῶν τοῦ ἀνθρώπου, τήν ἐγκληματολογία καί τήν ἰατρική/ἀνατομία.

Ο διαφωτισμός ἄνοιξε τόν δρόμο πρός τή νέα ἔννοια τοῦ πολιτεύματος, τό ὁποῖο ἐξ ἀρχῆς ἄλλαξε τήν παλιά ἔννοια τῆς ἕνωσης τοῦ Μονάρχη μετά τοῦ πολιτιχοῦ σώματος τῆς κοινωνίας. Ἡ παλιά ἐξουσία προσέφερε τό σῶμα τοῦ ἐγχληματία γιά ἀποδολή ἀπό τό πολιτιχό σῶμα τοῦ Βασιλιᾶ, χάνοντας αὐτήν τήν πράξη θεαματιχή γιά παραδειγματισμό. Τό νέο σύστημα ποινολογίας, πού ἀναγγέλθηχε ἀπό τόν Cesare Bonesana (Beccaria), ἀνταναχλοῦσε αὐτήν τήν κατάσταση, ὅπου τό σῶμα τοῦ θύματος ἐπέστρεφε πίσω στήν αὐτονομούμενη πλέον χοινωνία μετά ἀπό μία περίοδο δοχιμασιῶν χαί περιορισμῶν.

Ή μοντέρνα φυλακή καί πιθανόν τό μοντέρνο νοσοχομεῖο ἦταν βασιχά ἐξελίξεις τῆς σχέσης πού προέρχονταν ἀπό τόν διαχωρισμό μεταξύ τοῦ Ήγεμόνα καί τοῦ πολιτικοῦ σώματος τῆς κοινωνίας καθ' αύτῆς. Ἡ νέα ἔννοια τῆς ἐξουσίας στηριζόταν πάνω στή νέα διαμεσολάβηση μεταξύ τοῦ κράτους καί τῆς ἀπελευθερωμένης κοινωνίας πολιτῶν, γεγονότα πού ήταν ἀποτελέσματα τῆς Γαλλικῆς Ἐπανάστασης, τῶν Ναπολεόντειων Πολέμων, τῆς Μεταρρύθμισης (Reformation). Αὐτή ή διαμεσολάβηση στηριζόταν σέ μιά νέα θεώρηση τῆς ἐξουσίας, περισσότερο ἀφηρημένης, περισσότερο σχετιζόμενης μέ τά νέα θεσμικά πλαίσια τῆς συγκρότησης τοῦ πολιτεύματος τό δποῖο ἔπρεπε νά ἔχει μιάν αὐτόνομη κοινωνία πολιτῶν. Τό νέο σύστημα έξουσίας στηριζόταν στή γνώση καί στήν ἀρχή τῆς ἐπανένταξης, δηλαδή στήν «ἀνακύκλωση» τῶν περιθωριοποιημένων μέσω τῶν νοσοκομείων, φυλακῶν καί ἀσύλων, πρᾶγμα πού ἐπέτρεψε τή συγκρότηση τῆς χοινωνίας.

Αὐτός ὁ νέος «τρόπος» ἀντανακλοῦσε τήν ἀλλαγή τῆς σημασίας τῆς κοινωνίας, ὡς ἑνός σώματος μέ τούς δικούς του νόμους.

Ή ἐπανένταξη τοῦ σώματος τοῦ περιθωριακοῦ, τοῦ ἀρρώστου, ἐπρόκειτο νά γίνει χρήσιμη στήν κοινωνία μέσφ ἐνός τρόπου τῆς ἐργασίας του.

Ἡ ἐργασιαχή σχέση ἀπετέλεσε τήν πιό σημαντική νέα μορφή στήν ἄσκηση αὐτῆς τῆς ἐξουσίας. Σηματοδότησε τήν εἴσοδο, γιά πρώτη φορά, αὐτοῦ τοῦ πιό ξεχωριστοῦ σημείου τῆς φιλελεύθερης κυβερνητικότητας, πού εἶναι ἡ ἐργασία σάν σχέση παρά σάν ἀντικείμενο. Ἡ ἀναγνώριση τῆς ἐργασίας ὡς πραγματικῆς πηγῆς πλούτου γιά

 $NEA \ KOIN\Omega NIO \Lambda O \Gamma IA$  83

τό κράτος ἀντιπροσώπευσε τή βασική δυναμική τοῦ κράτους στήν ἐποχή τοῦ κράτους-δικαίου. Μέ αὐτόν τόν τρόπο, ἡ ἐργασία καί οἱ ἰδιαιτερότητες τῆς ἀναπαραγωγῆς της, ἡ οἰκογένεια καί τά κρατικά ἱδρύματα χαρακτηρίσθηκαν ἀπό τήν μετριοπάθεια καί τήν ἐπανένταξη τῶν πολιτῶν. (Ἡ ἔννοια μεροκάματο π.χ. ἀντιβαίνει στήν ἔννοια σχέσης ἐργασίας. ᾿Ανήκει σέ ἀγροτικές-ἐποχιακές δουλειές, ὁρμές πρίν ἀπό τήν γένεση θεσμοποιημένου κοινωνικοῦ κράτους χωρίς κοινωνική προστασία καί ἀσφάλεια ἀνεργίας.

Αὐτό εἶναι τό κύριο χαρακτηριστικό τό ὁποῖο ἐπέτρεψε στίς ᾿Αρχές νά ἐπιμείνουν στόν περιορισμό τῆς καταναγκαστικῆς ἢ μή ἐλεύθερης ἐργασίας, χαρακτηριστικῆς τοῦ ᾿Απολυταρχισμοῦ. Ἡ δημιουργία μιᾶς ἐλεύθερης ἀγορᾶς μέσῳ τῆς ἔνταξης τῶν τοπικῶν ἀγορῶν, τοῦ δικτύου τῶν μεταφορῶν, ἐπικοινωνιῶν, τῶν προδιαγραφῶν τῶν νόμων σέ γραπτούς καί ἑνιαίους στήν ἐπικράτεια ἦταν ἰδιότητες τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν.

Ἡ μεταμέλεια μέσω ἐργασίας καί κατάρτισης ήταν χαρακτηριστική τῶν γνωστικῶν καί ἠθικο-ιδεολογικῶν παρεμβάσεων τῆς νέας ἐπιστήμης τῆς ἐγκληματολογίας. Αὐτό ἀποτελοῦσε τμήμα τῶν περιορισμῶν τῆς ἀγορᾶς τῆς ἐργασίας, τῆς νέας δυναμικῆς πηγῆς πλούτου. Καθώς ό μερχαντιλισμός ἔσδηνε, ό φιλελευθερισμός έξελισσόταν ἀνυπόμονος νά δείξει ἕνα νέο ὀργανισμό κοινωνίας καί μιά νέα σύλληψη στή συγκέντρωση δύναμης καί έξουσίας, δηλαδή τοῦ διομηχανικοῦ καί χρηματιστικοῦ κεφαλαίου. Αὐτή ἦταν ή ἐκδοχή τοῦ Saint-Simon καί ἡ ὀργάνωσή της ἀπό τόν θετικισμό τοῦ August Comte, ἡ ὁποία άντανακλοῦσε αὐτήν τήν περίφημη ἀνακάλυψη τοῦ Francis Bacon, τό «Novum Organum». "Oλα αὐτά δέν ἦταν τίποτα ἄλλο παρά ἡ παροχή έργαλείων γιά τή διακυβέρνηση τοῦ πολιτικοῦ σώματος καί τῆς κοινωνίας.

Αὐτή ἡ πολιτιχή ἐργαλειολογία, ἡ ὁποία βασίστηκε στήν ἀρχή τῆς ἐπανένταξης τοῦ περιθωριαχοῦ μέσω τῆς ἐργασίας, ἔγινε ἀδιάλυτα συνδεδεμένη μέ τό σύστημα Κράτους- Έθνους πού ἐπαχολούθησε τή διάλυση τῆς 'Αγίας Ρωμαϊχῆς Αὐτοχρατορίας χαθώς χαί τῆς 'Οθωμανιχῆς.

### 'Αντί ἐπιλόγου

Ἡ ἐγκληματολογία, ἐπιστήμη τοῦ «περιθωριακοῦ», ἀντιπροσωπεύει μιά μοναδική ἄρθρωση τῶν καθεστώτων Δικαίου, Διοίκησης καί Κυβερνᾶν. Ἡ ἐγκληματολογία ἀπετέλεσε τήν πρώιμη διοίκηση τῶν κοινωνικῶν δεδομένων στίς ἀνθρωπιστικές ἐπιστῆμες.

Ἡ συμπτωματολογία ἦταν τέτοια πού ἡ προσοχή ἔπρεπε νά ἐπικεντρωθεῖ πάνω σέ μιά νέα σύλληψη τοῦ παθολογικοῦ σέ ἀντιπαράθεση μέ τό κανονικό/ὑγιές, τό ἔπρεπε ἔπρεπε ἦταν νά τοποθετηθεῖ σέ ἕνα πεδίο στατιστικῆς ἀποτίμησης πολλαπλῶν παραγόντων μετρημένων μέ ἀντικειμενικά κριτήρια. Ἡ ἀνάπτυξη τῆς ἐπιδημιολογίας ἔπαιξε μεγάλο ρόλο στήν ἐξέλιξη τῆς κοινωνικῆς στατιστικῆς καί στή συγκρότηση τοῦ «ὀρθοῦ» κοινωνικά. Τό κοινωνικό ἔχει δικούς του νόμους πού δέν εἶναι ἀναγκαστικά παρόμοιοι μέ τούς νόμους τοῦ πολιτικοῦ.

Τό πεδίο τοῦ «παρανόμου» εἶναι ε̆να σκοτεινό πεδίο ὅπου οἱ αὐταρχικές κοινωνίες, τά ἰσχυρά ὀργανωμένα συμφέροντα προδάλλουν τά ἰδιαίτερά τους στοιχεῖα πάνω στούς πληθυσμούς.

Ἡ διαδικασία ἐθνικῆς ἑνοποίησης, ὑπό τήν ἡγεμονία τῆς ἀστικῆς τάξης, ἐπέφερε τήν ἀναγκαιότητα τῆς ἔνταξης, αὐτῶν πού ἦταν ἐκτός πολιτείας. Αὐτοί οἱ ἐκτός τώρα ἔχουν ἀστικοποιηθεῖ ὡς «περιθωριακοί», οἱ ὁποῖοι γίνονται ἄμεσα ἔνα κύριο στοιχεῖο γιά κοινωνική ἐπανένταξη. Οἱ «περιθωριακοί» ἀποτελοῦν τό νέο κοινωνικό ἀντικείμενο φροντίδας τοῦ κράτους: οἱ φτωχοί, οἱ χωρίς οἰκογένεια, οἱ μονογονικές οἰκογένειες, πρόσφυγες.

Ἡ ἐγκληματολογία γίνεται ἔτσι ἡ ἐπιστήμη τῆς ρύθμισης τῶν κοινωνικῶν συγκρούσεων, μέ τόν σκοπό τῆς προσαγωγῆς τους πρός ἔναν παραγωγικό σκοπό. Ἡ σχέση μεταξύ κρατικῆς ἐξουσίας καί γνώσης παραμένει τό θέμα-κλειδί στή μέτρηση τοῦ δαθμοῦ ἀνάπτυξης τῶν θεσμῶν σέ ἕνα πολίτευμα.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. Ἡ λέξη policy (πολιτική) ἀντιπροσωπεύει τόν πρώιμο ὅρο πού δηλώνει τήν προέλευση τοῦ σύγχρονου ὅρου «Πολιτική», ὁ ὁποῖος ἀπετέλεσε τόν ἐπικρατέστερο τρόπο διακυδέρνησης τῆς ἀστικῆς κοινωνίας κατά τή διάρκεια τῆς σύγχρονης περιόδου. Ὁ ὅρος «Πολιτική», μέ τήν ἔννοια τῆς κοινωνικῆς πολιτικῆς, στήν περίπτωση αὐτή ὑποδεικνύει μιά συνέχεια τῆς σημασιολογίας τοῦ ὅρου «polis» (πόλη) ὡς «policy» (πολιτική). Ἡ σύγχρονη πολιτική στρέφεται σέ ἕναν τομέα γνώσεων ἀπό μιά νέα διοκητική πρακτική πού συνιστὰ τήν ἔννοια τοῦ Κράτους Πρόνοιας καί πού ἐντοπίζεται περίπου στή δεκαετία τοῦ ΄30 γιά τίς Σκανδιναδικές Χῶρες (Σουηδία) καί τίς ΗΠΑ καί ἀπό τόν Β΄ Παγκόσμιο Πόλεμο στήν Εὐρώπη καί τά κράτη μέλη τῆς Εὐρωπαϊκῆς Οἰκονομικῆς Κοινότητας.

2. «Wirtschaft»: διομηχανικός τύπος τῆς Οἰκονομίας.

- 3. Ό W. Petty, ίδρυτής τῆς Βασιλικῆς Κοινωνίας (Royal Society), θεωρεῖται τόσο ὁ ίδρυτής τῆς στατιστικῆς ὅσο καί τῆς ἐργατικῆς θεωρίας τῆς ἀξίας, δηλαδή τῆς θεωρίας μέ τὴν ὁποία ἡ ἀξία τῶν ἀγαθῶν ἀποφασίζεται ἀπό τήν ποσότητα ἐργασίας πού ἀπαιτήθηκε γιά τήν παραγωγή τους, δηλαδή ὁ χρόνος ἐργασίας θεωρεῖται ὁ κοινός παρονομαστής τῶν ἀξιῶν/τιμῶν.
- 4. Υπήρξε μιά ιστορική σχέση μεταξύ ιατρικής γνωσεολογίας και των νεοπλατωνικών ιδεων, ή όποια και διαμόρφωσε τόν Διαφωτισμό. Συγκεκριμένα, ό Τίμαιος ήταν ένα κείμενο πού πρόβαλλε πολλά σημεία γιά μιά συγκεκριμένη γνωσεολογία, ή όποια ἀποτελουσε περισσότερο μιάν άξιοποιηση των ιδεων του Ίπποκράτη, δηλαδή των ιδεων τῆς κανονικότητας/φυσιολογικῆς κατάστασης (normality) και τῆς παθολογίας (pathology), ἀποφθεγμάτων και ἐννοιολογικῶν προσεγγίσεων των πραγμάτων. Ἡ ἀναφορά ἐδω ἀποσκοπεῖ σέ ἔνα συγκεκριμένο τύπο γνώσης, πού παρουσιάζεται σέ ἐμᾶς μέσω τῆς ιατρικῆς σημειωτικῆς τῶν συμπτωμάτων μιᾶς παθολογικῆς κατάστασης.
- 5. Ὁ σύγχρονος έλληνικός ποινικός κώδικας, γιά παράδειγμα, έκτείνει τήν εὐθύνη γιά τό ἔγκλημα στούς συνεργούς τοῦ κατηγορούμενου καί φθάνει μέχρι καί τήν κατάσκεση τῆς περιουσίας τοῦ κατηγορούμενου πρός ὄφελος τοῦ στενότερου συγγενῆ τοῦ θύματος. Ἡ ἀτομική εὐθύνη έπομένως, πού βαρύνει μόνο τόν κατηγορούμενο, δέν φαίνεται νά εἶναι γενικά ἀποδεκτή ἀνάμεσα στίς Δικαστικές Άρχές τῆς χώρας μας, ὅπως θά εἶγε συμδεῖ σέ νομικό σύστημα φιλελεύθερης πειθοῦς. Ὑπάρχει ἐπίσης μιά σαφής διάκριση ἀνάμεσα στήν ὀνομασία ἐνός ὰτόμου ὡς ἡθικοῦ αὐτουργοῦ καί τοῦ πραγματικοῦ δράστη τῆς πράξης. Ὑπάρχουν περιπτώσεις ὅπου ἔνα πρόσωπο καταδικάσθηκε σέ φυλάκιση ὡς ἡθικός αὐτουργός μιᾶς πράξης, ἐνῶ μιά τέτοια πράξη ποτέ δέν ἀποδείχθηκε στό δικαστήριο, δηλαδή δέν βρέθηκε ὁ φυσικός δράστης.
- 6. Διαφορετικά εἴδη ποινῶν ἀντικατοπτρίζουν διαφορετικά εἴδη θεσμικῆς ἐξουσίας. Ὁ στόχος τῆς ποινῆς μέχρι τίς μεγάλες ἀλλαγές τοῦ 19ου αἰώνα ἦταν ἡ πρόκληση, δημιουργία πόνου μέ ἕνα θεαματικό τρόπο (Michel Foucault, 78). Τοιουτοτρόπως, τό μονοπώλιο βίας πα-

ρουσιαζόταν ἀπό τήν ᾿Αρχή μέ ἔναν τρόπο πού ἐπρόκειτο νά προκαλέσει τρόμο καί φόδο στίς μάζες. Τό ἀντικείμενο αὐτοῦ τοῦ τρόμου στίς πρό τοῦ 19ου αἰώνα δυτικές κοινωνίες δέν ἦταν τόσο τό ἐπιδεικνυόμενο θύμα ὅσο ὁ πληθυσμός/μάζες, τοῦ ὁποίου ἡ ὑπακοἡ ἦταν ὑπό συγκρότηση.

#### ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΚΕΣ ΑΝΑΦΟΡΕΣ

- Beccaria, C. Of Crimes and Punishments. Milano, 1764 ἀνατύπωση ἀπό Bobbos-Mevvill, Indianapolis,
- Bentham, J. A. Fragment ou Government (ed.) H. Burns & Haut London, CW, 1977.
- Foucault, M. The Archaeology of Knowledge. London: Tavistock, 1970.
- Foucault, M. The Order of Things, London: Tavistock, 1972.
- Melossi, D. & Pavarini, M. The Prison and the Factory. London: MacMillan, 1978.
- Pasquino, P. «Criminology, the birth of a special savoir». In Ideology and Consciousness, 1980.
- Petty, W. Political Arithmetic. London, 1776.
- Raeff, M. The Well-Ordered Police State, 1986 Princeton University Press.
- Small, A. Adam Smith and Modern Sociology. Chicago, 1987.
- Strauss, A. Mirrors and Masks, 1969.
- Tatum, J. Xenophon's Imperial Fiction: On the Education of Cyrus. London/ New York: Princeton University Press, 1989.
- Tribe, K. Land, Labour and Economic Discourse R. K.P., London, 1978.
- Twinning, W. Theories of Evidence: Bentham and Wigmore, Weidenfeld & Nicolson, London, 1985.
- Xenophon Cyropaedia.
- Xenophon Oeconomicos.



# Ἡ ελληνική συμδολή στήν διαμόρφωση τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Πνεύματος\*

Ν.Α. Καλογερόπουλος

άν συγκρίνουμε δύο περιόδους, σημαντικές γιά τά συμφέροντα τοῦ έλληνικοῦ ἔθνους, 🛂 θά παρατηρήσουμε μίαν ἀπότομη μεταβολή. Ἐννοῶ τήν περίοδο πού ἀρχίζει περί τό τέλος τοῦ 18ου αἰῶνος μέχρι τίς ἀρχές τοῦ 20οῦ καί τήν περίοδο πού διανύουμε σήμερα. Στήν πρώτη, παρατηρεῖται ἕνα ἰσχυρό φιλελληνικό ρεῦμα τοῦ ὁποίου κύριος ὑποκινητής ἦταν ὁ Γερμανός τεχνοκρίτης καί συγγραφέας Winckelmann. Συνεχίζεται στόν 19ο αἰῶνα μέ κύριο πρακτικό ἀποτέλεσμα τήν ἀπελευθέρωση μέρους τῶν Έλλήνων ἀπό τόν ἐπί 400ετία τουρκικό ζυγό. 'Αλλά καί στόν 20ό αἰῶνα τό φιλελληνικό ρεῦμα παρουσιάζει ἀναλαμπές. "Όταν π.χ. τό 1919 δ Λλόϋδ Τζώρτζ λέγει ὅτι μόνο στούς Ελληνες μπορούμε νά έχουμε έμπιστοσύνη γιά τήν προστασία τῶν συμφερόντων τῆς Δύσεως στήν περιοχή, καί τό 1941 ὁ Τσώρτσιλ όμολογεῖ ὅτι «ἀπό τώρα δέν θά λέμε ὅτι οἱ Ἕλληνες πολεμοῦν σάν ήρωες άλλά οί ήρωες σάν Έλληνες». Υπάρχει δέ καί ή δμολογία τοῦ Χίτλερ ὅτι ἐάν ἡ έλληνική ἀντίσταση δέν εἶχε καθυστερήσει τό σχέδιο Βαραβαρόσας, ἄλλη θά ἦταν ἡ ἔκβαση τοῦ πολέμου. Παρόμοια δμολογία τοῦ Στάλιν δημοσιεύεται καί στήν Πράβδα.

'Ατυχῶς, κατά τό 2ον ήμισυ τοῦ 20οῦ αἰῶνος τό κλῖμα ἀλλάζει. Ἡ 'Ελλάς παρουσιάζει παροδικές ἀναλαμπές. Στόν οἰκονομικό τομέα ἡ αὔξηση τοῦ ΑΕΠ συνεχῶς ἀπό τό 1953 ἐπί μίαν 20ετία εἶναι 7% ἐτησίως καί φέρνει τήν 'Ελλάδα δεύτερη μετά τήν 'Ιαπωνία στήν οἰκονομική ἀνάπτυξη. Θά προσθέσω καί τήν φήμη γιά τίς ἱκανότητες τῶν 'Ελλήνων ἐφοπλιστῶν. 'Αναλαμπές καί στόν καλλιτεχνικό τομέα πού ἀναγνωρίζονται ἀπό τόν δυτικό κόσμο. "Όπως π.χ. τά δύο δραβεῖα Νόμπελ τῆς λογοτεχνίας γιά τόν Σεφέρη καί τόν 'Ελύτη, ἡ ἀνυπέρβλητη δόξα τῆς Μαρίας Κάλλας καί ἡ ἀπήχηση τῆς γνήσιας έλ-

ληνικής μουσικής μέ τό ἔργο τοῦ Θεοδωράκη καί τοῦ Xατζιδάκη.

Περί τό τέλος ὅμως τοῦ αἰῶνος, τό ἑλληνικόν ἔθνος χάνει τό κῦρος του. Ἡ συμβολή τῆς Έλλάδος στήν νίκη τῶν Συμμάχων, πού εἶχε ἀναγνωρισθεῖ ἀπό φίλους καί ἐχθρούς, ἀποσιωπᾶται τελείως ἀπό τά documentaires τῶν τηλεοράσεων όλων τῶν χωρῶν τῆς Εὐρώπης. Καί δέν είναι μόνο ή ἀποσιώπησις. Έχει προσφάτως ἀρχίσει ἰσχυρά πολεμική σέ δρισμένους κύκλους. Εἶναι γνωστή ή ἄρνηση τῆς ελληνικότητος τοῦ Μεγάλου 'Αλεξάνδρου καί τῶν Μακεδόνων πού προέβαλε ὁ Γάλλος ᾿Ακαδημαϊκός Duroselle. Ἡ μείωση τῆς ἀξίας τοῦ Ἑλληνισμοῦ ἐπεκτείνεται καί σέ 'Αμερικανικούς Πανεπιστημιακούς κύκλους πού ἀρνοῦνται τήν σημασία τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ στήν διαμόρφωση τοῦ Δυτικοῦ πνεύματος. Τελευταίως στήν Ἑλλάδα ἐχυχλοφόρησε κείμενο πού ἀπεδόθη σέ 'Αμερικανικούς κύκλους, χωρίς νά ἔχει δεδαιωθεῖ ἡ ταυτότης, τό ὁποῖον έκδηλώνει πρόθεση πραγματικής πνευματικής γενοκτονίας τοῦ ἔθνους τῶν Ἑλλήνων καί τό δποῖον λέγει τά έξῆς:

«Ὁ ἑλληνικός λαός εἶναι ἀτίθασος καί εἶναι ἀνάγκη νά πληγεῖ βαθέως στίς πολιτιστικές του ρίζες, δηλαδή νά πλήξουμε τήν γλῶσσα, τήν θρησκεία, τά πνευματικά καί ἱστορικά του ἀποθέματα, ὥστε νά ἐξουδετερώσουμε κάθε δυνατότητά του νά ἀναπτυχθεῖ, νά διακριθεῖ, νά ἐπικρατήσει, γιά νά μή μᾶς παρενοχλεῖ στά Βαλκάνια, στήν ᾿Ανατ. Μεσόγειο, στήν Μέση ᾿Ανατολή, σέ ὅλην αὐτή τήν νευραλγική περιοχή μεγάλης στρατηγικῆς σημασίας γιά μᾶς, γιά τήν πολιτική τῶν ΗΠΑ».

Ποῦ ὀφείλεται αὐτή ἡ στροφή τῆς Δύσεως ἔναντι τοῦ ἐλληνισμοῦ; ᾿Ασφαλῶς ὀφείλεται στήν ἀλλαγή τῶν γεωπολιτικῶν συμφερόντων μιᾶς Δυνάμεως πού ἐπιθυμεῖ, καθ᾽ ὁμολογίαν της, νά

Ο Ν.Α. Καλογερόπουλος εἶναι φιλόσοφος καί συγγραφέας καί ζεῖ στήν Γενεύη τῆς Ἑλβετίας.

<sup>\*</sup> Όμιλία στούς Έλληνες ύπαλλήλους τῆς Commission τόν Νοέμβριο '97 στίς Βρυξέλλες καί Λουξεμβοῦργο.



ἐπιδάλλει «νέαν τάξιν πραγμάτων». Ὁφείλεται στό ὅτι ἡ Εὐρωπαϊκή ενωσις δέν ἔχει ἀκόμη ἀνδρωθεῖ σέ πραγματική ἐνότητα ὥστε νά λειτουργήσει ὡς ἀντίδαρο. Ὁφείλεται ἐπίσης, last but not least, στά δικά μας σφάλματα ἀπό τό 1915 μέχρι σήμερα.

Μέ δρισμένες καταστρεπτικές τομές στήν ελληνική παιδεία εχουμε φθάσει σε κατάσταση πού δχι μόνον οι ξένοι άμφισδητοῦν τήν σημασία τοῦ ελληνικοῦ πολιτισμοῦ άλλά καί ἐμεῖς οὶ ἴδιοι οι Ἦλληνες, καί ἰδίως ἡ νέα γενεά, τήν ἀγνοοῦμε. Πολλά ἀπό τά πλήγματα πού ἀναφέρονται στό προηγούμενο κείμενο ᾿Αμερικανικῆς προελεύσεως, ἔχουν ἤδη ἀρχίσει νά ἐφαρμόζονται ἀπό ἐμᾶς τούς ἴδιους μέσα στόν ελληνικό χῶρο.

Γιά τούς λόγους αὐτούς ἀπεφάσισα νά γράψω τό πρόσφατο διβλίο μου «Ἡ Διαμόρφωσις τοῦ Ἑλληνικοῦ Πνεύματος» τοῦ ὁποίου ἡ δημοσίευσις ἔγινε δυνατή χάρις στήν συνδρομή τοῦ περιοδικοῦ ΠΟΛΙΤΙΚΑ ΘΕΜΑΤΑ. Ἡδη ἔχει ἐκδοθεῖ ὁ Α΄ τόμος πού καλύπτει σέ 640 σελίδες τήν περίοδο 4ος - 18ος αἰών καί ὁ Β΄ τόμος μέ 630 σελίδες γιά τόν 19ον αἰῶνα. Προσεχῶς θά ἐκδοθεῖ καί ὁ 20ός αἰών ἐπί τοῦ ὁποίου ἐργάζομαι. Ὅταν ἐμίλησα γιά τό διβλίο μου στόν Duroselle, μοῦ εἶπε: «Ἐπεκρίθην ἀδίκως, ἀλλά ἐγώ ἔγραψα γιά τήν Ἱστορία τῶν Εὐρωπαϊκῶν λαῶν, ὄχι τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πνεύματος ὅπως ἐσεῖς». Αὐτήν ἀκριδῶς τήν συμβολή πού ἐκθέτω

στό διδλίο μου θά παρουσιάσω ἐδῶ μέ ὅλη τήν δυνατή συντομία.

Καί πρῶτον, θά πῶ ὅτι εἶναι σφᾶλμα ἐάν νομίζουμε ὅτι ἡ ἐλληνική συμβολή ἀναφέρεται μόνο στήν κλασσική Ἑλλάδα, ή όποία ἔθεσε τίς δάσεις τοῦ κυρίου χαρακτηριστικοῦ τοῦ πολιτισμοῦ μας, δηλαδή τοῦ Ρασιοναλισμοῦ (σέ ἀντίθεση μέ τίς μυστικιστικές τάσεις ἄλλων πολιτισμῶν) καί τοῦ Ούμανισμοῦ. Υπῆρξεν ἐξ ἴσου σπουδαία ώς πρός τήν Μεταλεξανδρινή ἐποχή πού σημειώνει τήν ἐπιστημονική (μέ τήν σημερινή σημασία τοῦ ὅρου ἐπιστήμη ὡς τεχνολογίας) καί τήν Βυζαντινή ἐποχή μέ πλεῖστες ὅσες έπιδράσεις τόσον ώς πρός τήν θεμελίωση τῶν φιλοσοφικῶν βάσεων τοῦ Χριστιανισμοῦ μέ τό ἔργο τῶν Πατέρων, ὅσο καί σέ γενικώτερο οἰκονομιχοπολιτιστιχό πλαίσιο κατά τήν διάρχεια καί μετά τήν πτώση τοῦ Βυζαντίου. Θά δοῦμε ὅτι ἡ ἐπιρροή τῶν Ἑλλήνων στήν Δύση, πού ἀρχίζει ἀπό τόν 4ον αἰῶνα μ.Χ., εἶναι συνεχής καί διήκει μέχρι τόν 19ον αἰῶνα. Μόνο κατόπιν, τό Εὐρωπαϊκό πνεῦμα, γαλουχημένο ἀπό τήν έλληνική σκέψη, the greek way of life ή μᾶλλον the greek way of thinking, μπορεῖ νά ἀπογειωθεῖ καί νά λάμψει μέ αὐτόφωτη δημιουργικότητα. "Ας πάρουμε λοιπόν τά πράγματα μέ τήν σειρά τους.

Μεθοδολογικά, στό διδλίο μου δέν περιορίζομαι μόνο στήν ἐξιστόρηση τῶν γεγονότων. ᾿Αναζητῶ τίς δυνάμεις ἐκεῖνες πού συνετέλεσαν στήν

πρόοδο τοῦ πνεύματος ἀπ' ἀρχῆς. Ἡ «ἱστορία» περιορίζεται στό quid facti. Ἡ «διαμόρφωσις» τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Πνεύματος ὀφείλει νά ἀναχθεῖ στό quid juris. Δηλαδή στήν ἀναζήτηση τῶν δυνάμεων πού τό διεμόρφωσαν. Οἱ δυνάμεις αὐτές, ὅπως θά δοῦμε, ἦταν καθαρώτατα ἑλληνικές.

'Ο "Αγγλος φιλόσοφος καί μαθηματικός Whitehead ἔχει πεῖ ὅτι «δλόκληρη ἡ ἱστορία τῆς Εὐρωπαϊκῆς σκέψεως εἶναι μία σειρά ὑποσημειώσεων στόν Πλάτωνα». "Αν θεωρήσουμε ὅτι ὁ 'Αριστοτέλης ύπῆρξεν ή πρώτη σημαντική «ὑποσημείωσις», ἔχουμε ἀποκαλύψει τά δύο γρανιτώδη θεμέλια πού στηρίζουν δλόκληρο τό οἰκοδόμημα τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ. Εἶναι ἐνδιαφέρον ὅτι ἡ ἐξέλιξις τῆς ἀνδρώσεως τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Πνεύματος εἶναι σειρά παλινδρομικῶν κινήσεων, ὅπως τοῦ μετρονόμου, μεταξύ Πλάτωνος καί 'Αριστοτέλους. Κάθε ἐξέλιξις εἶναι συνεχής ἀλλά μεθοδολογικά μποροῦμε νά διαγράψουμε δρισμένα αὐθαίρετα δρόσημα. Μποροῦμε νά διαχρίνουμε 4 περιόδους. Ἡ πρώτη, εἶναι οί αἰῶνες μεταξύ τῆς πτώσεως τῆς Ρώμης ὑπό τόν 'Αλάριχο τό 410 μ.Χ. καί τῆς Καρολιγγιανῆς 'Αναγεννήσεως τό 800 μ.Χ. Ἡ δεύτερη, φθάνει μέχρι τόν 13ον αἰῶνα μέ δρόσημο τήν κατάληψη τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπό τούς Φράγκους τό 1204. Ἡ τρίτη, μᾶς φέρνει στόν 15ον αἰῶνα μέ δρόσημα τήν Αλωση ἀπό τούς Τούρκους. Ἡ τετάρτη, θά πῶ ὅτι συνεχίζεται ἀπό τότε μέχρι σήμερα. Αὐτά εἶναι δέδαια αὐθαίρετα δρόσημα. Τό κύλισμα τῆς ζωῆς εἶναι συνεχές καί δέν γνωρίζει διακοπές σέ στιγμιαίους σταθμούς. Δέν δπάρχει discontinuité στό ίστορικό γίγνεσθαι. Τό παρελθόν διεισδύει καί προδικάζει τό μέλλον.

"Ας μιλήσουμε γιά τήν πρώτη περίοδο. Τό ὄνομα Εὐρώπη, ἄν καί χρησιμοποιεῖται ἀπό τόν Στράδωνα (1ος αἰ. π.Χ.) δέν ἀναφέρεται καθόλου ἀπό τόν Ἰούλιο Καίσαρα (100-44 π.Χ.) καί παραμένει ἄγνωστο μέχρι τόν Αὐγουστῖνο (354-430 μ.Χ.). Όμιλοῦν γενικῶς γιά Δύση καί 'Ανατολή μέ διαχωριστική γραμμή τήν 'Αδριατική καί τό Ἰόνιο. Ὁ Κωνσταντῖνος, Ρωμαῖος Αὐτοκράτωρ, μεταθέτει τήν έδρα του στό Βυζάντιο άλλά δέν ἐνδιαφέρεται γιά τά ἑλληνικά γράμματα παρ' δλον δτι βρίσκεται στό κέντρον τοῦ Έλληνισμοῦ. Ὁ διάδοχος Κωνστάντιος ὀνομάζει τό 355 ώς Senator τόν Έλληνα φιλόσοφο Θεμίστιο. Μέ αὐτόν, ἡ Κωνσταντινούπολις καθίσταται πολιτιστικό κέντρο καί, ώς ελέχθη, «κοινόν παιδεύσεως καταγώγιον»! Ο Θεμίστιος δργανώνει τό 357 Scriptorium ἀντιγραφῆς ελληνικῶν ἔργων

καί σέ αὐτόν ὀφείλεται ἡ σωτηρία τῆς έλληνικῆς γραμματείας. Τό ἔργο συμπληρώνεται μέ τόν Ἰ-ουλιανό (361-363) καί τόν Θεοδόσιο ὁ ὁποῖος ἱ-δρύει τό πρῶτο Πανεπιστήμιο πού ὀνομάζεται Πανδιδακτήριον. ᾿Ακολουθεῖ περίοδος παρακμῆς τῶν γραμμάτων ὑπό τόν Ἰουστινιανόν ὁ ὁποῖος διώκει τήν κλασσική παιδεία, τήν «μανίαν τῶν ἀνοσίων Ἑλλήνων».

"Ηδη μέ τόν θάνατο τοῦ Θεοδόσιου, δ χωρισμός μεταξύ 'Ανατολῆς καί Δύσεως εἶναι δριστικός. Υπό τόν 'Ονώριο στήν Δύση, μέ στρατηγό τόν Stilichon, ὁ ὁποῖος ἀντιπαθεῖ τούς ελληνες, ἴσως γιά θρησκευτικούς λόγους, ἀναπτύσσεται λατινικός έθνικισμός. Ἡ ἀποξένωση τῶν δύο κόσμων γίνεται δριστική μετά τόν 5ον αἰῶνα. Ὁ έλληνισμός ταυτίζεται μέ τήν είδωλολατρεία. "Ομως ή ἐπίδραση τῶν ἑλληνικῶν γραμμάτων δέν διεκόπη τελείως. Διότι αναπτύσσεται εὐτυχῶς ἡ άντίληψις ὅτι ἡ ἀρχαία γραμματεία δέν εἶναι ὅλη ἀσυμδίδαστη μέ τόν Χριστιανισμό, καί σέ αὐτό συνετέλεσαν οί Έλληνες Πατέρες καί δ Αὐγουστίνος οί όποιοι έξ άρχης εύρηκαν τήν φιλοσοφική θεμελίωση τοῦ Χριστιανισμοῦ στήν έλληνική φιλοσοφία. Έμφασις δίνεται στόν Νεοπλατωνισμό πού γίνεται γνωστός στήν Δύση ἀπό λατινικές μεταφράσεις τοῦ Πορφύριου ἤ τοῦ Πλωτίνου. Ἡ τελευταία γενεά πού γνωρίζει έλληνικά στήν Δύση εἶναι ή γενεά τοῦ Βοήθιου (Boethius) πού ἀπέθανε τό 525 καί τοῦ Κασιοδώρου μέχρι τό 583. Έκτοτε οὐδείς πλέον γνωρίζει τήν έλληνική. Ἡ έλληνική γραμματεία ἐπιζεῖ ἀποσπασματικά μέ ἀτελεῖς μεταφράσεις. Αἰτία ἦταν οἱ ἐπιδρομές τῶν βαρβάρων ἀλλά καί ή ἐπιφυλακτικότης τῆς δυτικῆς Ἐκκλησίας. Ἐφοδεῖτο ὅτι ἡ μελέτη τῶν Ἑλλήνων «θά ξυπνήσει ἐπιχίνδυνες περιέργειες».

Τότε συμβαίνει ενα ἀπροσδόκητο εὐτυχές γεγονός πού επαιξε τεράστιο ρόλο στήν ἐξέλιξη τῆς Εὐρώπης καί στήν διάσωση τοῦ ελληνισμοῦ. Τοῦτο, παρ' ὅτι ἀκούεται ὡς παραδοξολογία, ἦταν ἡ ἔλευσις τῶν ᾿Αράβων μέχρι Νοτίου Ἱσπανίας κατά τόν 8ον αἰῶνα.

'Από τήν σύντομη αὐτή ἐπισκόπηση ἔχει γίνει σαφές ὅτι τό κέντρο τοῦ πολιτισμοῦ ἔχει ἐντοπισθεῖ ἀποκλειστικά στό Βυζάντιο. Τά ἑλληνικά φῶτα, ζωντανά στό Βυζάντιο, στήν Συρία, στήν 'Αρμενία καί στήν Αἴγυπτο, εἶχαν καταυγάσει καί τόν κόσμο τῶν 'Αράδων. 'Η Βαγδάτη, ἔδρα τοῦ Χαλιφάτου, γίνεται κέντρο τῆς ἐλληνικῆς φιλοσοφίας καί μεταλεξανδρινῆς ἐπιστήμης μέ τήν μελέτη τοῦ 'Αριστοτέλη, Πτολεμαίου, Εὐκλείδη, 'Αρχιμήδη, 'Ήρωνος, 'Απολλώνιου

τοῦ Περγαίου, Διόφαντου τοῦ ᾿Αλεξανδρέως ὁ ὁποῖος ὑπῆρξε καί ὁ θεμελιωτής τῆς "Αλγεβρας κ.λπ. Ἡ ἀναδίωσις αὐτή τοῦ ἑλληνικοῦ πνεύματος, διασκευασμένου κάπως ἀπό τήν 'Αραδική δημιουργική συμδολή, καταφθάνει στήν Νότια Ίσπανία μέ τήν Αραδική κατάκτηση (711-1236). Στήν Κόρδοδα καί στήν Γρανάδα δημιουργοῦνται νέες έστίες έλληνικοῦ πολιτισμοῦ μέ τούς Έλληνες μεταφρασμένους στά Άραδικά. 'Ο 'Αριστοτέλης, περισσότερο ἀπό κάθε ἄλλον, διδάσκεται κάπως άλλοιωμένος, άνάμικτος μέ νεοπλατωνικό μυστικισμό καί μέ στοιχεῖα πού πρόσθεσαν οί μεγάλοι "Αραδες έρμηνευταί ὅπως ό περσικής καταγωγής 'Αδικέντιος (800-1037), τοῦ ὁποίου ἡ Λογική μεταφράζεται στά λατινικά τόν 12ον αἰῶνα, ὁ σκεπτικιστής Al Gazzali (1158-1111), δ Abubaker καί δ σημαντικώτερος δλων έρμηνευτής του 'Αριστοτέλους 'Αβερρόης.

Καί ἐδῶ, μεσολαβεῖ κάτι τό ὁποῖον, κατά τήν ρήση τοῦ Μακιαβέλλι, διέπει τό 50% τῆς Ίστορίας τῶν ἀνθρώπων: ἡ Τύχη! Οἱ Ἄραβες, θετικώτεροι, ἔδωσαν ὅλη τήν ἔμφαση στήν μελέτη τοῦ 'Αριστοτέλους ἀντί τοῦ Πλάτωνος. 'Εμελέτησαν τούς ποιχίλους έρμηνευτές του καί μεταξύ ἄλλων τόν 'Αλέξανδρο τόν 'Αφροδισιέα ὁ ὁποῖος ἐνέπνευσε τόν ᾿Αδερρόη. Συνεισέφεραν οἱ ἴδιοι πρωτότυπες έρμηνεῖες. Τό τυχαῖο αὐτό γεγονός ύπῆρξεν ή αἰτία γιά νά σημάνει ή μεγάλη ὥρα τῆς Εὐρώπης. Διότι ὁ ᾿Αριστοτέλης, ἡ πρώτη σημαντική ὑποσημείωση στόν Πλάτωνα, εἶπε μίαν αλήθεια πού δέν εἶχε τονίσει αρχετά ὁ Πλάτων. Γιά τόν Πλάτωνα, ὁ ὁποῖος, νέος, ἀνέπτυξε τήν θεωρία τῶν ἰδεῶν, ὁ κόσμος τῆς ὕλης εἶναι μέγα καί ἀνεξήγητο λάθος. «Ἡ ψυχή συμπεφυρμένη μετά τοιούτου κακοῦ», δηλαδή τοῦ σώματος, τό δποῖον είναι «ἐνδεέστερον καί φαυλότερον», λέγει στόν «Φαίδωνα». Ἡ θεωρία αὐτή πού ἐτέθη ἀπό τόν Αὐγουστῖνο ὡς θεμέλιο τοῦ Χριστιανισμοῦ, εἶχε ὀλέθρια ἐπακόλουθα ὅταν ἐπεξετάθη στίς λογικές της συνέπειες. Σημαίνει τήν περιφρόνηση τοῦ σώματος καί κάθε τί τοῦ ύλιχοῦ. Τοῦτο ἀνέσχεσε τήν πρόοδο τῆς τεχνολογικῆς ἐπιστήμης πού εἶχεν ἀρχίσει νά ἀναπτύσσεται ἀπό τούς Μεταλεξανδρινούς Ελληνες. Ίσως εἶναι ἡ κύρια αἰτία γιά τήν ἀνάσχεση τῆς προόδου κατά τόν Μεσαίωνα. ἀντιθέτως, δ 'Αριστοτέλης διαδλέπει καί τονίζει μίαν ἀρχή πού ήδη καί δ Πλάτων εἶχεν ἀντιληφθεῖ πρός τό τέλος τῆς ζωῆς του. "Οτι ἡ θεωρία τῶν Ἰδεῶν εἶναι ἴσως ὀρθή «διά τό λογικῶς ζητεῖν», ἀλλά δέν στέκεται ὄρθια μετά ἀπό δαθύτερη ἀνάλυση. Ὁ

'Αριστοτέλης τονίζει τήν «ἐμμονή τοῦ σώματος στήν ὕλη». Δέν ὑπάρχει Ύγεία, λέγει, χωρίς ὑγιεῖς ἀνθρώπους! Οἱ κατευθύνσεις τῆς ἀτραποῦ ὅπου ὁδηγεῖ ὁ 'Αριστοτέλης ὁδηγοῦν πρός τό ἐνδιαφέρον γιά τίς ὑλικές συνθῆκες τῆς ζωῆς καί, μέ τήν ἀνάπτυξη ἀπό αὐτόν τῆς Λογικῆς, στό ἐνδιαφέρον γιά τήν ὀρθή κατάκτηση τῆς γνώσεως.

Μέ ἄλλους λόγους, καί θέλω νά τό τονίσω: βάσις της Πλατωνικής θεωρίας εἶναι ὅτι ἡ Γενική "Έννοια (ἡ Ἰδέα) προηγεῖται τοῦ ὑλικοῦ πράγματος (universalia ante rem). Τῆς ᾿Αριστοτελιχῆς, ὅτι συνυπάρχει (universalia in re). Ἡ διάχρισις αὐτή ἔχει τεράστιες ἠθιχές καί κοινωνικές συνέπειες. Γιά τόν πλατωνιστή, π.χ., οί γενικές ἔννοιες Κοινωνία ἤ Κράτος προέχει τοῦ άτόμου. Συνεπῶς τό ἄτομο μπορεῖ νά θυσιάζεται χάριν τῆς Κοινωνίας ἤ τοῦ Κράτους. Γιά τόν 'Αριστοτελικό, τό ἄτομο προηγεῖται καί συνεπῶς προέχει τῆς Κοινωνίας! Εἶναι ὁ ᾿Αριστοτέλης πού θά δδηγήσει τελικά τό Εὐρωπαϊκό πνεῦμα πρός τήν προώθηση τοῦ δημοκρατικοῦ ίδεώδους. Δέν νοεῖται Κοινωνία χωρίς τόν σεδασμό πρωτίστως τοῦ ᾿Ατόμου. Αὐτό τό μήνυμα μαζί μέ τήν διδασκαλία τῆς Λογικῆς ἔφεραν οἱ Ἄραβες στήν Εὐρώπη διδάσκοντας 'Αριστοτέλη! Γι' αὐτό καί ή πρώτη ἀνάπτυξη τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πνεύματος, ή Πρώτη 'Αναγέννησις, γίνεται στήν Δυτική Εὐρώπη, δηλαδή στήν 'Αγγλία ('Οξφόρδη) καί στήν Γαλλία (Παρίσι). Θά δοῦμε πῶς καί γιατί ἡ δεύτερη 'Αναγέννησις ἔγινε στήν 'Ιταλία (Φλωρεντία, Μιλᾶνο, Ρώμη).

Βέβαια, ὑπῆρχαν ἀτέλειες καί δυσκολίες. Οί μεταφράσεις τῶν Ἑλλήνων γίνονται στά λατινικά ἀπό τά ἀραβικά. Μέ πολλά λάθη καί παρερμηνείες. Πάντως ὁ σπόρος ἐρρίφθη. Ὁ Καρολομάγνος, περί τό 800 μ.Χ., ἄν καί ὁ ἴδιος τελείως άγράμματος, καλεῖ στήν πρωτεύουσά του, ὡς πολιτικό του Σύμβουλο, τόν 'Αλκουῖνο. Αὐτός ἦταν "Αγγλος ἐπίσκοπος πού ἐγνώριζε Ἑλληνικά ώς μαθητής τῆς Σχολῆς πού ιδρυσε ὁ Ελλην 'Αρχιεπίσκοπος τοῦ Canterbury Θεόδωρος τῆς Ταρσοῦ (602-690). Στήν Αὐλή τοῦ Καρολομάγνου συγκεντρώνεται ή άριστοκρατία τῆς ἐποχῆς. "Αλλη τυχαία συγκυρία: τήν ἐποχή αὐτή ἐπικρατοῦν στό Βυζάντιο οἱ εἰκονοκλάστες. "Ετσι πολλοί καλλιτέχνες ἀπό τό Βυζάντιο βρῆκαν ἄσυλο στήν Ecole du Palais στό Aachen. Μέ αὐτούς ἀναπτύσσεται ἡ Καρολιγγιανή Τέχνη στήν όποία ή Βυζαντινή ἐπίδρασις εἶναι ἐμφανής. Θά έξελιχθεῖ μέ τούς διαδόχους τοῦ Καρολομάγνου στήν 'Οθωνική γιά νά δλοκληρωθεῖ ώς Ρωμανι $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  89

κή, Art Roman. Ἡ Θεοφανώ, ἀνεψιά τοῦ Ἰωάννου Τσιμισκῆ, σύζυγος τοῦ Ὅθωνος ΙΙ (955-983), ἐδασίλευσε μέχρις ἐνηλικιώσεως τοῦ υίοῦ της Ὅθωνος ΙΙΙ καί ἄφησε ἀνεξίτηλα ἴχνη ἑλληνικῆς ἐπιδράσεως.

Περί τό 1130 στό Τολέδο, δ 'Αρχιεπίσκοπος Raymond συγκεντρώνει όμάδα μεταφραστῶν. Περίφημος γιά τό μεταφραστικό του ἔργο εἶναι ὁ Gérard de Crémone ἀπό τό 1165. Μεταφράζουν ἀπό τά ἀραδικά στά λατινικά κυρίως 'Αριστοτέλη άλλά καί τά στοιχεῖα τοῦ Εὐκλείδη, μελέτες 'Αρχιμήδη, 'Απολλώνιου, Γαληνοῦ. Μέ αὐτά γίνεται γνωστή ἡ Λογική τοῦ 'Αριστοτέλους. Συνεχίζεται ὀργασμός μεταφράσεων στήν Σικελία μετά τό 1091, Τολέδο, Παλέρμο, Βενετία. 'Ακολουθεῖ ἡ Φραγκοκρατία ὅπου ὁ Φλαμανδός Ἐπίσκοπος στήν Κόρινθο Guillaume van Moerbeke μεταφράζει κατ' εὐθεῖαν ἀπό τά έλληνικά, μέ 70 μεταφραστές, ὅλα τά ἔργα τοῦ ᾿Αριστοτέλους. Ήταν φίλος τοῦ Θωμᾶ 'Α-

κινάτου, τοῦ στέλνει τήν πλήρη συλλογή καί ἀπό ἐκεῖ ὁ Θωμᾶς μελετᾶ καί συγγράφει τήν Summa Theologica ὅπου μεταθέτει τά φιλοσοφικά θεμέλια τοῦ Χριστιανισμοῦ ἀπό τόν Πλάτωνα στόν ᾿Αριστοτέλη. Τό νέο αὐτό φῶς καθορίζει τόν ὁριστικό προσανατολισμό τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πνεύματος στόν Ρασιοναλισμό.

"Έτσι, εἶναι χυρίως ἀπό τόν 'Αραδικό δίαυλο, μέ κάποιες άλλοιώσεις, πού τό έλληνικό πνεῦμα ξαναζωντανεύει ἀπό τόν 11ον μέχρι τόν 13ον αἰῶνα γιά νά κατακτήσει τίς πνευματικά ώριμες περιοχές Γαλλίας, Άγγλίας, Γερμανίας. Στήν ἀρχή, ή ἐξάπλωση τοῦ πνεύματος τοῦ 'Αριστοτέλους συναντᾶ δυσκολίες ἀπό τήν Ἐκκλησία. Τό 1210, μία Σύνοδος στό Παρίσι ἀπαγορεύει τήν ἀνάγνωση τῶν ἔργων του. Τό 1255 τά ἔργα του διδάσκονται στό Πανεπιστήμιο Παρισίων. Τό 1366 δ Πάπας Οὐρμπάνιος 5ος ἀπαιτεῖ τήν ἀνάγνωση ὅλων τῶν ἔργων του ἀπό τούς φοιτητάς. 'Από τότε δ 'Αριστοτέλης γίνεται δ άναμφισδήτητος διδάσκαλος τῶν Εὐρωπαίων. Ὁ Guillaume de Champeaux παραδίδει μαθήματα Λογικής στό Παρίσι πού τά παρακολουθεῖ ὅλη ἡ ύψηλή χοινωνία. Μαθητής του ήταν δ 'Αδελάρδος, κύριος θεμελιωτής τοῦ Ρασιοναλισμοῦ.

Στήν 'Αγγλία, τό Πανεπιστήμιο τῆς 'Οξφόρδης ίδρύεται μέ Βούλα τοῦ Πάπα τό 1133 μέ



Πρότυπο τό Πανεπιστήμιο τῶν Παρισίων. Σπουδαῖος Καθηγητής ὁ Robert Grosseteste (1175-1253) προωθεῖ τίς σπουδές στήν έλληνική γλῶσσα καί στόν 'Αριστοτέλη μέ τήν διδασκαλία τοῦ δποίου, κατά τό πρότυπο τοῦ Θωμᾶ 'Ακινάτου, προσπαθεῖ νά θεμελιώσει τόν Χριστιανισμό. 'Από τά κέντρα αὐτά ξεκινοῦν οἱ διδάσκαλοι τῶν «Σχολῶν», οἱ «Σχολαστιχοί», (Schoolmen, Scholastiques). Οἱ Αὐθεντίες τῆς ἑλληνικῆς διανοήσεως ἐπιδάλλονται ὡς εἶδος λατρείας ἀνάμικτης μέ θρησκευτικό δέος. Πρῶτος ὅλων ὁ ᾿Αριστοτέλης, Aristoteles dixit. Οἱ Σχολαστικοί ἐγνώριζαν τόν Πλάτωνα, τούς Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας καί ἀπό τούς Ἄραδες, Πέρσες καί Έδραίους χυρίως τόν 'Αδερρόη, 'Αδικέντιο καί Μαϊμωνίδη. Μέ αὐτά τά ἐφόδια ξεκίνησε ὁ ἄνθρωπος τῆς Δύσεως γιά τό μεγάλο ταξίδι τῆς γνώσεως.

Έκαλύψαμε ἔτσι τίς τρεῖς πρῶτες περιόδους, ἀπό 5ον μέχρι 15ον αἰῶνα. Στό διάστημα αὐτό, μετά ἀπό πολλούς ἀγῶνες μεταξύ Λόγου καί Πίστεως, ἐγκαθιδρύεται ὁριστικά ὁ Ρασιοναλισμός πού δίνει τήν καθαρῶς ἑλληνική σφραγίδα στόν Εὐρωπαϊκό πολιτισμό. Φθάνουμε τώρα στήν τετάρτη περίοδο τῆς ὁποίας ὁρόσημο εἶναι ἡ "Αλωση τῆς Κωνσταντινουπόλεως ἀπό τόν Τοῦρκο.

Ἡ Ἱστορία ἔχει δείξει ὅτι πάντοτε, ὅταν οί δάρδαροι κατακτοῦν μεγάλους πολιτισμούς καί έδραιώνονται, σύντομα ἀπορροφοῦν τόν πολιτισμό πού κατέκτησαν. Τό φαινόμενο τό δλέπουμε μέ τήν κατάκτηση τῆς Ἑλλάδος ἀπό τούς Ρωμαίους, τῶν Ρωμαίων ἀπό τά Γερμανικά φῦλα. Ἡ μόνη περίπτωση στήν Ίστορία ὅπου οἱ δάρδαροι εἰσῆλθαν σέ χώρα μεγάλου πολιτισμοῦ καί ἀντί νά τόν ἀπορροφήσουν τόν κατέστρεψαν εἶναι ἡ περίπτωση τῶν Τούρκων πού κατέκτησαν τό Βυζάντιο. Οἱ Τοῦρκοι, ἀντί νά ἐκπολιτιστοῦν, ἐκδαρδάρωσαν τίς περιοχές πού κατέλαδαν. 'Αντιθέτως, εἴδαμε ὅτι οἱ Ἄραδες ἐπῆραν τά ἑλληνικά φῶτα καί τά ἀνέπτυξαν. Παρουσίασαν μεγάλους φιλοσόφους, μαθηματικούς, ιατρούς, ὅπως π.χ. δ Περσικής καταγωγής 'Αδικέντιος, δ Al Gazzali, δ Abubaker, δ 'Αδερρόης. Τίποτε τό παρόμοιο ἀπό τήν πλευρά τῶν Τούρκων. Ματαίως ἀναζητεῖ κανείς ἕναν ἐπιφανῆ πνευματικῶς Τοῦρκο καθ' ὅλη τήν διάρκεια τῆς ὑποδουλώσεως τῶν Ἑλλήνων. ἀντιθέτως, ελληνες διέπρεψαν κατά τήν ίδια περίοδο ὅταν μπόρεσαν νά ὑπερδοῦν τό Τουρκικό πνευματικό παραπέτασμα. Παράδειγμα ὁ Πανσέληνος καί ὁ Γκρέκο, ὁ Καποδίστριας, ὁ Κοραῆς κ.ἄ.

Μέ τήν ἐπέλευση τῶν Τούρχων, οἱ ἰχανοί ελληνες διδάσκαλοι ἄρχισαν νά φεύγουν πρός τήν Δύση καί, φυσικά, πρός τόν πλησιέστερο σταθμό, τήν Ἰταλία. Ἡ Ἰταλία εἶχε φθάσει σέ μεγάλη οἰχονομική ἀνάπτυξη. Εἶχεν ἐπωφεληθεῖ τῆς ἐρημώσεως στήν Γαλλία καί ᾿Αγγλία λόγω τοῦ 100ετοῦς πολέμου. Αὐτό εἶναι ἡ ἐξήγηση γιατί ἡ ᾿Αναγέννησις, μέ τήν ὁποίαν ἀρχίζουν οἱ «νεώτεροι χρόνοι», ξεκίνησε στήν Ἰταλία καί ὅχι στήν ᾿Αγγλία ἤ στό Παρίσι, ὅπως εἴδαμε ὅτι συνέδη μέ τήν περίπτωση τῆς ᾿Αραδικῆς ἐπιδράσεως. Ἦς δοῦμε πῶς.

Οἱ Σχολαστικοί ἀνέπτυξαν τήν πνευματική τους δραστηριότητα χωρίς νά γνωρίζουν καλῶς ὅλον τόν πλοῦτον τῆς ἐλληνικῆς γραμματείας. Τώρα, ἔνα μεγάλο γεγονός συμβαίνει στήν ᾿Ανατολή. Ἡ 1000ετής ἐλληνική Βυζαντινή Αὐτοκρατορία ἔχει φθάσει ἡ ὥρα νά πληρώσει τό τίμημα τοῦ ἀμείλικτου φυσικοῦ νόμου τῆς φθορᾶς. Ἡ πτῶσις τῆς Κωνσταντινουπόλεως στίς 29 Μαΐου 1453, ἦταν ἡ χαριστική βολή στόν θνῆσκον σῶμα της. Ἡ εἴδησις ἔφθασε στήν Ρώμη στίς 8 Ἰουλίου καί μέχρι τόν Αὐγουστο εἶχεν ἀπλωθεῖ σέ ὅλη τήν Εὐρώπη. Σπασμωδικές προσπάθειες ἔγιναν ἀπό τούς Πάπες Νικόλαο 5ον, Παῦλο 2ον, Σίξτον 4ον, γιά ὀργάνωση Σταυροφορίας κατά τοῦ ἐπιδρομέως. ᾿Αλλά ἡ Εὐρώπη,

εὐημεροῦσα τήν ἐποχή ἐκείνη, δέν ἐπῆρε στά σοδαρά τόν τουρκικό κίνδυνο παρά μόνον ὅταν ἡ ἀπειλή φαινόταν ἄμεση: κατάληψη τοῦ Ὀτράντο τό 1480, τῆς Οὑγγαρίας τό 1526 καί πολιορκία τῆς Βιέννης τό 1529. Μετά τήν ἐξάλειψη τοῦ κινδύνου, ἡ Εὐρώπη εἶχε φθάσει σέ μεγάλη οἰκονομική καί στρατιωτική ἀνάπτυξη γιά τήν προστασία τοῦ ἑαυτοῦ της. Δέν ἀσχολεῖται πλέον μέ τόν Τοῦρκο παρά μόνο γιά τήν σύναψη ἐμπορικῶν σχέσεων.

Ἡ σημασία τῆς πτώσεως τοῦ Βυζαντίου ἦ-ταν σημαντική γιά τίς τύχες τῆς Εὐρώπης. ᾿Από οἰκονομική ἄποψη, ὁ φόδος ἀποκλεισμοῦ ἀπό τό ἐμπόριο τῆς κεντρικῆς ᾿Ασίας καί τῶν Ἰνδιῶν ἔδωσε τήν ὤθηση γιά συστηματική ἐξερεύνηση νέων ὁδῶν πρός τίς Ἰνδίες. ᾿Απώτερες συνέπειες αὐτοῦ τοῦ τραγικοῦ γεγονότος τῆς 29ης Ματίου ἦταν ἡ δελτίωση τῶν μεθόδων ναυσιπλοίας, τό ἄνοιγμα τῆς ὁδοῦ μέσω ᾿Ακρωτηρίου Καλῆς Ἐλπίδος (1486, Βαρθ. Ντιάζ, 1498 Βάσκο ντέ Γκάμα) καί ἡ ἀνακάλυψη τῆς ᾿Αμερικῆς (1492-1497).

'Αλλά ιδιαίτερα σημαντικές ἦσαν οί πολιτιστικές συνέπειες γιά τήν διαμόρφωση τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πνεύματος. Ἡ τουρκική εἰσδολή διώχνει τούς Έλληνες διανοουμένους πρός τήν Δύση. Πρώτη περίπτωσις, δ μοναχός Βαρλαάμ τόν δποῖον δ ἀνδρόνικος Γ΄ στέλνει τό 1339 γιά νά διαπραγματευθεῖ ἕνωση τῶν Ἐκκλησιῶν. Μέ αὐτόν ὁ Πετράρχης καί ὁ Βοκκάκιος ἐπιχειροῦν νά μάθουν έλληνικά. Τό 1391 ὁ Μανουήλ Χρυσολωρᾶς ἀποστέλλεται στήν Ἰταλία γιά νά ζητήσει δοήθεια κατά τῶν Τούρκων. Τό 1397 δ Coluccio Salutati, πλατωνιστής τοῦ Ούμανιστικοῦ κύκλου τῆς δίλλας Paradiso, τόν προσκαλεῖ στήν Φλωρεντία νά διδάξει έλληνική γλῶσσα καί φιλοσοφία. Ὁ Χρυσολωρᾶς διδάσκει στό Μιλᾶνο τό 1400 καί κατόπιν στήν Pavia καί στήν Ρώμη. Μαθητές του οί Leonardo Bruni, Niccolo Niccoli, Filelfo, Poggio, κ.ἄ. Θά παραθέσω ἕνα συγκλονιστικό κείμενο τοῦ Bruni, γνωστοῦ ώς Aretino, ἐνδεικτικό τοῦ κλίματος τῆς ἐποχῆς:

«'Εσπούδαζα τότε 'Αστικό Δίκαιο, άλλά μέ τήν ἄφιξη τοῦ Χρυσολωρᾶ βρέθηκα σέ δίλημμα... Συχνά ἔλεγα στόν έαυτό μου: ἐσύ πού σοῦ ἐπιτρέπεται ξαφνικά νά γνωρίσεις τόν "Ομηρο, τόν Πλάτωνα καί Δημοσθένη, ὅπως καί τούς λοιπούς φιλοσόφους, θά τολμήσεις νά λιποτακτήσεις; 'Επί 700 ἔτη κανείς δέν ἐγνώριζε τά έλληνικά. Κάθε γνώση στήν 'Ιταλία ἀπό αὐτά προέρχεται. Δόκτορες του Δικαίου ὑπάρχουν πολλοί. 'Αλλά ἐάν δ Δόκτωρ τῶν ἑλληνικῶν γραμμάτων ἐξαφα-

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  91

νισθεῖ, δέν θά βρεῖς ἄλλον νά σέ διδάξει. Οἱ λόγοι αὐτοί μέ κατέκτησαν καί παραδόθηκα στόν Χρυσολωρᾶ μέ τέτοιο ζῆλο, πού ὅσα συγκέντρωνα τήν ἡμέρα, ἀκολουθοῦσα κατόπιν κατά τήν νύκτα, συχνότατα δέ καί στόν ὕπνο μου».

Ἡ παλαιά ἀντίθεση μεταξύ πλατωνικῶν καί άριστοτελιχῶν ξαναζωντανεύει στήν Ἰταλία. Τό ἔναυσμα δίνει ὁ πλατωνιστής Γεώργιος Γεμιστός Πλήθων (1360-1453). Τώρα μία νέα πτυχή τοῦ Πλάτωνος γίνεται γνωστή: δ μαθηματικός, Πυθαγόρειος, «γεωμετρικός», προσανατολισμός τοῦ φιλοσόφου ἀφοῦ διαδάζεται πλήρως ὁ «Τίμαιος» καί δ «Θεαίτητος». 'Αντιδράσεις προέρχονται άπό τούς Δυτικούς καί Ελληνες αριστοτελικούς πού ἀναζωπυροῦν τήν συζήτηση. 'Αντίπαλοι τοῦ Πλήθωνος οί Θεόδωρος Γαζης, Γεώργιος Τραπεζούντιος, Γεννάδιος Σχολάριος. Ὁ Βησσαρίων διατηρεῖ μέση θέση μεταξύ Πλάτωνος καί Άριστοτέλη. "Αν ὁ Ραφαῆλος στήν «Σχολή τῶν 'Αθηνῶν» θέτει Πλάτωνα καί 'Αριστοτέλη στό αὐτό ἐπίπεδο, τοῦτο ἀπηχεῖ τήν διδασκαλία τοῦ Βησσαρίωνος. Ὁ Φλωρεντιανός Ούμανισμός άναζωπυροῦται ὅταν τό 1457 ὁ Cosimo dei Medici καλεῖ στήν Φλωρεντία τόν Ἰωάννη ᾿Αργυρόπουλο (1410-1490) πού παραμένει ἐκεῖ μέχρι τό 1471. Μαθητές γιά έλληνική γλῶσσα καί φιλοσοφία δ Cosimo καί τά παιδιά του Piero καί Lorenzo. Ὁ Δημήτριος Χαλκοκονδύλης διαδέχεται τόν 'Αργυρόπουλο μέ πρόσκληση τοῦ Lorenzo dei Medici τό 1471. Συνεργάζεται στενά μέ τόν Marcilio Ficino.

Χάρις σέ αὐτούς καί ἄλλους ελληνες, ἡ γνήσια έλληνική σκέψη καί γλῶσσα διαδίδονται στήν Ἰταλία. Χωρίς αὐτούς καί χωρίς τίς τυχαῖες συγκυρίες πού τούς ἔφεραν στήν Ἰταλία, ἡ Ἱστορία τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ θά ἦταν τελείως διαφορετική. Ἡ Ἑλληνική Πολιτεία ἀλλά καί ἡ Εὐρωπαϊκή ενωσις τούς ὀφείλει τήν ἀνέγερση μεγαλοπρεποῦς Μνημείου.

Χάρις σέ αὐτούς, οἱ διανοούμενοι τῆς Δύσεως ἐγνώρισαν τήν γνήσια ἑλληνική σκέψη. Οἱ Ἑλληνες τούς ἐδίδαξαν ὅτι μποροῦν νά χαίρονται τήν ζωή χωρίς νά άμαρτάνουν. Ὁ πλήρης Πλάτων, δηλαδή τόσον αὐτός τοῦ Φαίδωνος ὅσο καί τοῦ Τίμαιου, μέ τόν μαθηματικό, Πυθαγόρειο, προσανατολισμό, ἔγινε εὐρύτερα γνωστός χάρις στήν σειρά μεταφράσεων πού ἐπεδόθη, μέ ἐνίσχυση τῶν Μεδίκων, ὁ μεγάλος Φλωρεντινός ἑλληνιστής Marcilio Ficino καί ἐξέδιδε στήν Βενετία ὁ Aldus Manutius (1449-1515). Εἶναι χαρακτηριστικόν ὅτι ὁ Κοπέρνικος, Πολωνός πού ἐπί ȝ ἔτη μαθαίνει ἑλληνικά στήν Bologna, ἐδιά-

δασε στό πρωτότυπο τόν 'Αρίσταρχο τόν Σάμιο καί ἔτσι ἐσκέφθη νά ἐφαρμόσει πάνω στίς ἄφθονες παρατηρήσεις τῶν ἀστρονόμων, πού δέν ἐξηγοῦντο μέ τόν Πτολεμαϊκό γεωκεντρισμό, τό ἡλιοκεντρικό σύστημα.

'Από τήν πληρέστερη αὐτή γνωριμία μέ τήν γνήσια έλληνική σκέψη ξεπήδησε ο Ούμανισμός τῆς 'Αναγεννήσεως. 'Ο Ούμανισμός ἦταν τό ξύπνημα τῆς συνειδήσεως τοῦ ἀνθρώπου ὡς ἐλεύθερης ἀτομικῆς προσωπικότητος. Ὁ Εὐρωπαῖος τώρα ἀρχίζει ὡς Ἄτομον νά χαίρεται τήν ἐλευθερία του μακρυά ἀπό τίς δεσμεύσεις τῆς Αὐθεντίας καί τήν καταθλιπτική δποταγή στήν άγελοποίηση τῆς ὁμάδος. "Ηδη τόν 16ον αἰῶνα, ὁ Montaigne θά ἔχει κρυσταλλώσει δριστικά τό Ούμανιστικό ίδεῶδες τῆς ἐλευθερίας πού εἶχε ἀρχίσει μέ τόν Πετράρχη καί τόν Βοκκάκιο. Ό Montaigne προδάλλει τόν τύπο τοῦ «ἀξιοπρεποῦς ἀνθρώπου» (honnête homme) πού ἔχει διαμορφώσει τήν συνείδησή του κάτω ἀπό τό έλληνικό μέτρο τοῦ Μηδέν Ἄγαν καί, γιά πρώτη φορά, ὑπό τήν λυδία λίθο τῆς ἀμφιδολίας. Ὁ Montaigne ύπῆρξεν ὁ πρῶτος όλοκληρωμένος Εὐρωπαῖος -Έλλην. Τό *θετικό κατάλοιπο* πού ἄφησε αὐτή ἡ μεγαλειώδης ἐποχή, γαλουχημένο ἀπό τούς Ελληνες δασκάλους τοῦ Βυζαντίου, ἦταν ὁ συγκλονισμός ἀνακουφίσεως ἀπό τήν θεαματική κατάρρευση τοῦ Δόγματος καί τῆς Αὐθεντίας. Ἡ ἀμφιδολία, ύπό τό κράτος τῆς Λογικῆς, ἀνάγεται σέ γόνιμη ἐπιστημονική μέθοδο.

Τήν μέθοδο τῆς ἀμφιδολίας τοῦ Montaigne έφαρμόζει μέ θεαματικά ἀποτελέσματα δ Descartes. Αὐτός, περισσότερο ἐπηρεασμένος ἀπό τόν Πλατωνισμό, προτείνει τόν ριζικό διαχωρισμό τῆς Ύλης ἀπό τό Πνεῦμα. Ἡ ψυχή καί τό σῶμα δείχνονται ὡς δύο ὀντότητες, χωριστές καί εὐδιάκριτες, claires et distinctes, πού «ἡ μία μπορεῖ νά ὑπάρχει χωρίς τήν ἄλλη». Αὐτή ἡ ἄρνηση τῆς θέσεως τοῦ ᾿Αριστοτέλους, δασικά ἐσφαλμένη, ήταν ενα φιλοσοφικό λάθος πού όδήγησε σέ εὐτυχῆ ἀποτελέσματα!  $\Delta$ ιότι ἔτσι, στίς άρχές τοῦ 17ου αἰῶνος, ἐχωρίσθηκαν οἱ τομεῖς τοῦ πνεύματος καί τῆς ὕλης. Καί ἔτσι, οἱ ἐπιστήμονες, ὅπως π.χ. ὁ Γαλιλαῖος, ἀφέθηκαν ἐλεύθεροι νά ἀσχολοῦνται μέ τήν ἔρευνα τῆς συμπεριφορᾶς τῆς ὕλης, χωρίς θρησκευτικούς ἐνδοιασμούς καί παρενοχλήσεις περί «ψυχῆς».

Ὁ χῶρος δέν μοῦ ἐπιτρέπει νά συνεχίσω μέ τά στοιχεῖα τῆς ἑλληνικῆς ἐπιδράσεως πού συνέτειναν στήν διαμόρφωση τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Πνεύματος κατά τόν 17ον, 18ον καί 19ον αἰῶνα. Εἴδαμε ὅτι ἡ ἑλληνική ἐπίδρασις δέν περιορί-

ζεται μόνο στήν κλασσική ἐποχή. Χωρίς τό Μεταλεξανδρινό καί τό Βυζαντινό έλληνικό πνεῦμα, ή Εὐρώπη δέν θά ἦταν σήμερα αὐτή πού εἶναι. "Ολοι οί μεγάλοι διαμορφωταί τοῦ πολιτισμοῦ μας καί τῆς κουλτούρας μας, ἀπό τόν Montaigne στόν Έρασμο (ἄγιε Σωκράτη, προσευχήσου γιά μᾶς), στόν Λούθηρο καί Καλδῖνο, στούς Μοηtesquieu, Rousseau, Voltaire, Φρειδερῖχο τόν Μέγα, Immanuel Kant, Fichte, Hegel μέχρι τόν Bergson ολοι οί μεγάλοι μύστες τῆς Τέχνης άπό τόν Giotto στούς Ραφαῆλο, Michelangelo, Ingres, David καί τούς Ρομαντικούς· ὅλοι οἱ μεγάλοι τῆς Εὐρωπαϊκῆς λογοτενίας ἀπό τόν Shakespeare στούς Goethe, Chateaubriand, Lamartine, Novalis, Hölderlin - ἦσαν τέχνα καί ἔνθερμοι συνειδητοί ὀπαδοί τοῦ έλληνικοῦ Ούμανισμοῦ.

Τήν γόνιμη αὐτή ζύμωση πού ἐνεστάλλαξε τά ίδανικά τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων καί τῆς

έννοίας τοῦ Δικαίου ἐπί 16 αἰῶνες καί ἐδημιούργησε τόν λαμπρότερο πολιτισμό τῆς ᾿Ανθρωπότητος, δέν μποροῦμε νά λησμονήσουμε καί περιφρονήσουμε σήμερα μέ ἀμφίδολες δοξασίες ένός έχχολαπτομένου νεοδαρδαρισμοῦ πού ἔρχονται άπό ἐξωευρωπαϊκά κέντρα μέ τήν ὑποκριτική ἐτικέττα τῆς «Νέας Τάξεως». Ἡ Εὐρώπη πρέπει νά ξαναβρεῖ τόν ἑαυτό της, τήν συνοχή της καί τήν αὐτόφωτη δύναμή της. Ἡ μακραίωνη διαμόρφωση τοῦ Εὐρωπαϊχοῦ Πνεύματος χραυγάζει μίαν μεγάλη ίστορική άλήθεια: ὅτι ἡ Ἑλλάς ἀνήκει στήν Εὐρώπη ὅσο καί ἡ Εὐρώπη ἀνήκει στήν Έλλάδα. Ἡ Εὐρωπαϊκή ενωσις πολιτιστικῶς ἀρχίζει στίς ἀκτές τοῦ ᾿Ατλαντικοῦ καί τελειώνει στά Οὐράλια. Ἡ εἰσδοχή στούς κόλπους της ἄλλων λαῶν μέ διαφορετικές πολιτιστικές καταδολές θά έχει ἀπρόδλεπτα ἀνατρεπτικά ἀποτελέσματα στήν κοινωνική καί πνευματική συνοχή τοῦ πολιτισμοῦ μας.



## Ήρακλῆς ᾿Αποστολίδης: Ἡ ἀναρχία

Μελέτης ή. Μελετόπουλος

- πνευματική κίνηση στήν 'Ελλάδα δέν εἶναι συγκροτημένη σαφῶς γύρω ἀπό δριο-👤 θετημένες σχολές, γύρω ἀπό κοινά ἀποδεκτούς ήγέτες μέ τούς πιστούς καί τούς αίρετιχούς τους όπαδούς. Μά οὔτε καί εἶναι εὔχολο νά ἐντοπισθοῦν συνειδητές συγγένειες καί ἐπιδράσεις, παραδεκτές ἀπό τούς φορεῖς τους. Πιό πολύ ἄθροισμα παρά ὀργανωμένο σύνολο, ἀποτελεῖ ή έλληνική πνευματική ζωή τοῦ αἰώνα μας. 'Απουσιάζει ο πνευματικός διάλογος, ώς δασική μορφή ἐπιχοινωνίας μεταξύ τῶν διαφόρων ταγῶν. Κυριαρχεῖ ἡ περιχαράκωση, ὁ δογματισμός, ὁ ναρχισσισμός, τελιχά δ αὐτισμός. Περισσότερο μέ συνάθροιση, καί μάλιστα ἄτακτη, ἀτομικοτήτων μοιάζει ή έλληνική πνευματική κοινωνία. 'Απουσιάζουν οί δργανικοί δεσμοί, οί κοινοί ἄξονες.

Αὐτή ἡ πανσπερμία ἀντανακλᾶ τά ξένα, κυρίως δυτικοευρωπαϊκά, ρεύματα ἰδεῶν καί αἰσθητικῆς, πού ἔρχονται στήν Ἑλλάδα συνήθως κακοχωνεμένα, θλιβερές ξύλινες ἀπομιμήσεις, δείγματα μιᾶς σκέψης ἑτερόφωτης, χωρίς αὐτοπεποίθηση, πού δέν ἀντλεῖ ἀπό μία δική της παράδοση καί ἐσωτερική δύναμη. Σέ λιγώτερες, πιό εὐτυχεῖς, περιπτώσεις, οἱ διεργασίες αὐτές καταλήγουν μέσα ἀπό τό φίλτρο τῆς προσωπικότητας τοῦ στοχασμοῦ σέ πιό πρωτότυπες συνθέσεις καί παράγουν ἕνα τελικό ἀποτέλεσμα, ἐνδιαφέρον ὅσο κι ἀντιφατικό, πού ἀνοίγει ἕναν καινούργιο πνευματικό δρίζοντα.

Γιά μία τέτοια ἐξέλιξη ὅμως, προϋποτίθεται δαθειά διωματική γνώση, ὄχι μόνον τῶν διεθνῶν ρευμάτων ἀλλά ταυτόχρονα καί τῆς ἐλληνικῆς πνευματικῆς ζωῆς, ἔναντι τῆς ὁποίας φιλοδοξεῖ νά τοποθετηθεῖ ὁ διανοούμενος. Ἔτσι καί ὁ ἀναρχισμός τοῦ Ἡρακλῆ ᾿Αποστολίδη φέρει ἰδιοτυπίες καί συνθέσεις ἀνομοιογενῶν στοιχείων, πού τόν καθιστοῦν ἀκόμη πιό ἐνδιαφέροντα ἐν σχέσει μέ τά διεθνῆ καί ἑλληνικά ρεύματα σκέψης τῆς ἐποχῆς του.

Ο Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης γεννήθηκε στίς 18.1.1893 στόν Πύργο (σήμερα Μπουργκᾶς) τῆς ᾿Ανατολικῆς Ρωμυλίας, στίς ἀκτές τοῦ Εὔξεινου Πόντου. Στήν περιοχή αὐτή, πού περιῆλθε στήν Βουλγαρία μετά τό 1883, ἄκμαζε ἀπό

τήν ἀργαιότητα εως τόν αίωνα μας — καί έξακολουθεῖ νά ὑφίσταται, ἄν καί ἐξασθενημένος σημαντικότατος, συμπαγής καί πολυπληθής έλληνισμός. Κάποιος πρόγονος τοῦ Ἡρακλῆ ᾿Αποστολίδη, ὀνόματι Πάρταλης ἤ Παρτάλης ζοῦσε στό Ντομπρίνοδο (σημερινό Ἡλιοχώριο) στά Ζαγόρια τῆς Πίνδου καί ἦταν παραγιός ένός ᾿Αποστολίδη, τοῦ ὁποίου τό ὄνομα καί υἱοθέτησε. Ὁ πατέρας του, Νικόλαος Άποστολίδης, μετανάστευσε ἀπό τήν Πίνδο στήν 'Ανατολική Ρωμυλία καί, ἀφοῦ ἐργάστηκε γιά μικρό χρονικό διάστημα ως δάσκαλος στό Βελεστίνο, έξελίχθηκε σέ πλούσιο σιτέμπορο. Ὁ Νικόλαος Ἀποστολίδης ήταν ἄθεος, ίδεολογικά προοδευτικός καί φιλελεύθερος ἀστός, ἐνῶ στήν ιδιωτική του ζωή ἄκρως συντηρητικός. Ήταν πρόεδρος τῆς έλληνικῆς παροικίας καί πρόεδρος τοῦ Ἐμπορικοῦ Συλλόγου 'Ανατολικῆς Ρωμυλίας. 'Ως πρόεδρος τῆς ἐπιτροπῆς ἑλληνικῶν σχολείων τοῦ Πύργου ἔδωσε στόν νεαρό τότε Κώστα Βάρναλη ὑποτροφία γιά νά σπουδάσει στήν 'Αθήνα. Λόγω τῆς ἐμφάνισης τῶν δουλγαριχῶν χομιτάτων στήν περιοχή καί τῆς τρομοκρατίας στήν ὕπαιθρο, στίς άρχές τοῦ αἰώνα, ὁ ᾿Αποστολίδης ἀναγκάσθηκε νά μεταναστεύσει στήν Κωνσταντινούπολη, ὅπου καί πέθανε τό 19221.

Ή μητέρα τοῦ Ἡρακλῆ ᾿Αποστολίδη λεγόταν Φωτεινή Κουτσίκου. Καταγόταν ἀπό τά Ἰσωάννινα, ὅπου ὁ ἀδελφός της ἦταν προμηθευτής τοῦ τουρκικοῦ καί στήν συνέχεια τοῦ έλληνικοῦ στρατοῦ. Πέθανε τό 1894, λίγο μετά τήν γέννηση τοῦ γιοῦ της Ἡρακλῆ. Τό γεγονός αὐτό ἀποτέλεσε γιά τόν γιό της μιά μόνιμη πηγή ἀπαισιοδοξίας, μελαγχολίας καί ἀντίθεσης πρός τόν κόσμο². Ὁ πατέρας του ξαναπαντρεύτηκε μία ζάπλουτη γυναῖκα καί ἀπέκτησε μαζί της τόν Μενέλαο, ἐννιά χρόνια μετά τόν Ἡρακλῆ, ὁ ὁποῖος ἐξελίχθηκε σέ πάμπλουτο κομμουνιστή.

Ὁ Ἡρακλῆς μεγάλωσε μόνος, παρέα μ' εναν τεράστιο σκύλο καί μέ τόν ἀγαθό Βούλγαρο ἐπιστάτη τοῦ πατέρα του. Μικρός διάδαζε μαζί μέ τόν συμμαθητή του Γουναρόπουλο, τόν μετέπειτα διάσημο ζωγράφο<sup>3</sup>.

Ο νεαρός Αποστολίδης ήταν ἄριστος μαθη-



τής. Ὁ πατέρας του προήγαγε τήν μόρφωσή του καί μάλιστα τοῦ ἔφερε χημεῖο ἀπό τήν Βιέννη, μέ τό ὁποῖο προσπαθοῦσε νά δημιουργήσει μαῦρα τριαντάφυλλα. Νωρίς ἄρχισε νά διαδάζει προχωρημένα κείμενα (Φουριέ, Σαίν Σιμόν, Προυντόν, Μπακούνιν, Κροπότκιν, Στίρνερ, κ.ἄ.). Σέ ἡλικία 14 ἐτῶν ἔγινε ὀπαδός τοῦ Τολστόι. Τήν ἐποχή ἐκείνη ὁ Τολστοϊσμός εἶχε μεγάλη ἐπίδραση στά Βαλκάνια. Ἦταν μία εὐρύτατη ἰδεολογία, μέ διάφορες τάσεις, ἀπό χριστιανο-αναρχικές ἕως τρομοκρατικές, ὅπως οἱ ἰδέες τοῦ Νετσάγιεφ. Ὁ Τολστοϊκός ἀναρχισμός, πού εἶχε ἐμφανισθεῖ πρίν ἀπό τόν κομμουνισμό στήν Ρωσσία, εἶχε ἐπιδράσεις καί στούς Ρώσσους τρομοκράτες ἀναρχικούς.

Σέ ἡλικία 15 ἐτῶν ὁ Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης, μαζί μέ φίλους του γόνους γνωστῶν ἐλληνικῶν καί δουλγαρικῶν οἰκογενειῶν, ἔσπασε τό
ἄγαλμα τοῦ Βούλγαρου δασιλιᾶ Φερδινάνδου στό
λιμάνι τοῦ Πύργου. Ἦταν μέλος μιᾶς παρέας
πλουσιόπαιδων, πού ἤθελαν νά δημιουργήσουν
μία ἰδανική ἀναρχική πολιτεία στά Καρπάθια⁴.
Τό ἀποτέλεσμα ἦταν νά συγκρουσθεῖ μέ τόν πατέρα του, στόν ὁποῖο δέν ξαναμίλησε ποτέ, καί
νά φύγει ἀπό τό σπίτι του. Πῆγε ἀρχικά στήν
᾿Ανδριανούπολη, ὅπου παρακολουθοῦσε τό σχολεῖο συντηρούμενος ἀπό συγγενεῖς του Κων-

σταντινουπολίτες. Άπό ἐκεῖ πήγαινε συχνά στήν Πόλη, ὅπου καί ἐγγράφηκε στό σοσιαλιστικό κόμμα καί ὀργάνωσε τήν πρώτη μαχητική ἀπεργία Κούρδων φορτοεκφορτωτῶν. Οἱ ἀπεργοί, άνάμεσα στούς δποίους ήταν καί δ Η.Α., ἰσοπέδωσαν δύο τουρχιχούς άστυνομιχούς σταθμούς. Στήν συνέχεια, Βούλγαροι κομιτατζῆδες, ἐνημερωμένοι γιά τήν οἰκογενειακή του προέλευση, προσπάθησαν νά τόν δολοφονήσουν, άλλά ό Ήρακλής τούς ἐκσφενδόνισε ἕνα μάρμαρο στό κεφάλι. Άποτέλεσμα ἦταν νά ἀπελαθεῖ καί νά φύγει γιά τά Ἰωάννινα, ὅπου ἔμεινε στό σπίτι τοῦ θείου του Κουτσίχου. Ὁ νεαρός (οὐσιαστιχά παιδί) Ἡρακλῆς, ἐπηρεασμένος ἀπό τόν μυστικισμό, αὐτοτυραννικό χριστιανισμό τοῦ Τολστόι, δέχθηκε τίς ἐπικρίσεις τοῦ θείου του ὁ ὁποῖος τοῦ συνέστησε «νά ἐγκαταλείψεις τάς νεφελώδεις ίδέας σου».

Φοίτησε στήν Ζωσιμαία Σχολή καί ἐρωτεύθηκε τήν πρώτη του ἐξαδέλφη, χάριν τῆς ὁποίας ἔκανε δύο ἀπόπειρες αὐτοκτονίας. Τελικά ἦρθε στήν ᾿Αθήνα καί γράφτηκε στό Βαρβάκειο. Εἶχε δάσκαλο τόν σπουδαῖο ἑλληνιστή Παναγῆ Λορεντζάτο (πατέρα τοῦ συγγραφέα Ζήσιμου Λορεντζάτου). Ἐργαζόταν ταυτόχρονα σέ δύο ἐφημερίδες γιά νά ἀνταπεξέλθει οἰκονομικά, μία πρωϊνή καί μία ἀπογευματινή κ' ἔτσι, ἄν και πρῶτος μαθητής, ἀναγκάσθηκε νά ἐγκαταλείψει τό σχολεῖο λίγους μῆνες πρίν πάρει τό ἀπολυτήριο. ᾿Αντ' αὐτοῦ ἔλαβε ἀπλῶς ἕνα πιστοποιητικό σπουδῶν⁵.

Παρά ταῦτα, ἡ παιδεία του ἦταν τεράστια. Μιλοῦσε μέ εὐχέρεια βουλγάρικα, καταλάβαινε ρώσσικα καί παλαιοσλαυικά καί ἔμαθε μόνος του γαλλικά καί σανσκριτικά, προκειμένου νά διαβάσει τίς Βέδδες ἀπό τό πρωτότυπο. Εἶναι χαρακτηριστικό ὅτι δέν ἐνδιαφέρθηκε νά ἐγγραφεῖ χωρίς ἐξετάσεις στό Πανεπιστήμιο καί ἀρνήθηκε πολλές φορές προσφερόμενα πανεπιστημιακά διπλώματα ἀπό καθηγητές πού ἐκτιμοῦσαν τήν πνευματική του ἀξία. Εἶχε μία ἀξιόλογη, γαλλική κυρίως, βιβλιοθήκη, ὅπου περιλαμβάνονταν καί 300 βιβλία Εὐρωπαίων ἀναρχικῶν, τά ὁποῖα ἐπώλησε στήν συνέχεια λόγω οἰκονομικῶν ἀναγκῶν.

Ή ἀναρχική του σκέψη διαμορφώθηκε μέσα ἀπό τά ἐπίπονα καί συνεχῆ διαβάσματά του: ὁ Η.Α. ἦταν ἀγνωστικιστής, μηδενιστής, στιρνερικός ἀναρχικός (ὁ Μάξ Στίρνερ εἶναι ὁ συγγραφέας τοῦ «Ὁ μοναδικός καί τό δικό του») - ὁ ἀναρχισμός του ἦταν ἐντελῶς προσωπικός. Εἶχε τήν πεποίθηση ὅτι ἡ συνείδηση δέν κινεῖ τήν Ἱ-

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  95

στορία. Πίστευε σ' εναν ἀπόλυτο ίστορικό ντετερμινισμό τῶν πραγμάτων. ἀντίθετα μέ τήν θεωρία ὅτι ἡ συνείδηση παίζει ρόλο στήν διαμόρφωση τοῦ γίγνεσθαι, δ Η.Α. πίστευε ὅτι ἡ συνείδηση είναι «κύμδαλο άλαλάζον». Συνέπεια αὐτῶν τῶν πεποιθήσεων ἦταν ἡ ἀρχή τῆς ἀπόλυτης ἀνωνυμίας τοῦ δημιουργοῦ, μιά καί τό ἔργο εἶναι πάνω ἀπ' ὅλα κ' ἀνήκει στόν κόσμο καί όχι στόν δημιουργό του. Καί οἱ εὐεργεσίες πρέπει νά γίνονται, σύμφωνα μέ τόν Η.Α., κατά τό πρότυπο τῶν Ζωσιμάδων, πού εὐεργετοῦσαν ἀνωνύμως. Ὁ ἴδιος, στήν Ποιητική ᾿Ανθολογία του πού ἐξέδωσε ἀργότερα, ἤθελε ἀρχικά νά μήν ύπάρχουν τά ὀνόματα τῶν ἀνθολογημένων ποιητῶν, ἔθεσε ὡς ὅρο στήν Ἐγχυχλοπαίδεια τοῦ Πυρσοῦ, στήν δποία ἐργάστηκε ὡς ἀρχισυντάκτης, νά μήν ὑπάρχει λῆμμα γιά τόν ἴδιο. "Ηθελε τό ἔργο νά ἀποδίδεται στό σύνολο, χωρίς τό ὄνομα τοῦ ἐργάτου, καί ὁ δημιουργός νά εἶναι ὅπως τό φυτό ή τό κρύσταλλο ή καί ή ίδια ή άνυπαρξία. «Κι ὁ πιό συνειδητός μουσικός εἶναι καί παθητικός ήχολήπτης καί συντονιστής διαχύτων άρμονιῶν!» (Ἐνάριθμα, 604). Γι' αὐτό καί οἱ ἐπιδράσεις πού ὁ ἴδιος ἄσκησε ἦταν ἀφανεῖς καί ἀθέατες.

Φανερή εἶναι, ἀπό αὐτά, ἡ ἐπίδραση πού ἄσκησαν στόν πνευματικό του κόσμο οἱ Βέδδες. Ὁ ἀναρχισμός του θά μποροῦσε νά χαρακτηριστεῖ ὡς ᾿Αναρχοβουδισμός. Ἦταν ἄλλωστε ἀπαδός τῆς μή-βίας τοῦ Μαχάτμα Γκάντι, τῆς Satya Graha. Ὅμως, ἡ ἀνυπαρξία, πού ἦταν τό ἰδανικό του, ἦταν παράγωγο τῆς βασικῆς του μελαγχολίας, πού προερχόταν ἀπό τήν ἀπουσία τῆς μάνας κατά τήν παιδική του ἡλικία. Ἡ ἀπουσία αὐτή τοῦ εἶχε δημιουργήσει ἕνα αἴσθημα ἀντίθεσης καί ἀπόρριψης τοῦ κόσμου<sup>6</sup>.

Ό Η.Α. ἦταν ένιστής. ὑπως ὁ Σπινόζα, δέν πίστευε στήν διάχριση Πλάστου καί Πλάσματος. Ἡ αὐτοδυναμία καί ἡ αὐθυπαρξία τοῦ κόσμου, καί ἡ συνεπαγόμενη ἀθεία, εἶναι βασικά θέση τοῦ Ἡράκλειτου. Γι' αὐτό καί ὁ Η.Α. θεωροῦσε ὅτι δέν χρειάζεται νά ἐρευνᾶ κανείς τόν κόσμο, ἀφοῦ ὁ ἴδιος εἶναι μέρος τοῦ κόσμου καί δέν μπορεῖ νά ἀποχωρισθεῖ καί νά ἀποστασιοποιηθεῖ ἀπό αὐτόν. Ὁ ἄνθρωπος εἶναι ὁ κόσμος, ἄρα ὁ κόσμος εἶναι ἡ συνείδηση. Σέ μία ὁμιλία του μέ τίτλο «Διευθύνει ἤ διευθύνεται ὁ δημοσιογράφος», ἀπάντησε: «Καί διευθύνει καί διευθύνεται».

Τό 1913 παντρεύθηκε τήν Νίκη (Ἑλπινίκη) Ζαμπέλη (1888-1977). <sup>†</sup>Ηταν γόνος τῆς οἰκογένειας Ζαμπέλη, εὐγενῶν τῆς Λευκάδας. <sup>†</sup>Ηταν δασκάλα, ἀπόφοιτος ὀκταταξίου Παρθεναγωγεί-

ου καί Διδασκαλείου Νηπιαγωγῶν. Εἶχε ἐργασθεῖ ὡς δασκάλα ἀπό ἡλικία δεκατεσσάρων ἐτῶν σέ ὀρεινούς οἰκισμούς τῆς Ἡπείρου καί τῆς Μακεδονίας, στήν Χειμάρρα, Αὐλώνα, Ἅγιους Σαράντα, Ντουρ-Κρανιά τό 1903-1912, ἐπί Τουρκοκρατίας, μέχρι τούς Βαλκανικούς Πολέμους, ὁπότε ἦλθε στήν Ἦθήνα. Οἱ Τοῦρκοι τήν ἀπέλασαν γιά τήν πατριωτική παιδαγωγική της στάση. Συγκρούσθηκε μέ τούς Ἦλδανούς ἐθνικιστές καί τόν ἀλδανόφιλο Μητροπολίτη Ἦργυροκάστρου. Μέ τόν Η.Α. παντρεύτηκαν τό 1913 καί ἀπέκτησαν δύο γιούς: τόν Φώτη (3-3-1914) καί τόν Ρένο (2-3-1924). Δυναμική καί πρακτική γυναῖκα, ὑποστήριξε τόν Η.Α. μέχρι τέλους μέ αὐταπάρνηση.

Στήν 'Αθήνα, δ Η.Α. ἦταν ἀπό τά ίδρυτικά μέλη τοῦ πρώτου Ἑλληνικοῦ Σοσιαλιστικοῦ Κόμματος, στό λεγόμενο «πατάρι» (σοφίτα τῆς πλατείας Κλαυθμῶνος) καί μάλιστα ἦταν ὁ κάτοχος τοῦ κλειδιοῦ τοῦ χώρου, ὅπου συγκεντρώνονταν οί πρῶτοι αὐτοί σοσιαλιστές. Στήν πρώιμη καί οὐτοπική αὐτή φάση τῆς ἀριστερᾶς, σοσιαλισμός καί ἀναρχία ἦταν συγκεχυμένα. Ὁ Η.Α. ἦταν ἀναρχοσυνδικαλιστής, πίστευε στόν καθαρό ἀπολιτικό-ἀντιπολιτευτικό συνδικαλισμό, στήν ἄρνηση τῆς πολιτιχοποίησης τῶν συνδιχαλιστικῶν φορέων. Ήταν ἐναντίον τῶν γραφειοκρατῶν ἐργατοπατέρων. ελεγε γιά τούς συνδικαλιστικούς ἐκπροσώπους ὅτι «πρέπει νά ἔχουν στά χέρια τους ρόζους καί νά ἐξακολουθοῦν νά ἔχουν στά χέρια τους ρόζους». Οἱ προδληματισμοί αὐτοί θυμίζουν τήν περίφημη θεωρία τοῦ Roberto Michels γιά τήν ἐπαγγελματοποίηση τῶν ἐργατοπατέρων.

Τό διάστημα 1917-1920 πού ἐμφανίζονται οί πρῶτες ὀργανωμένες, ἄν καί ἀκόμα μεμονωμένες, δραστηριότητες τοῦ έλληνικοῦ ἀριστεροῦ κινήματος, δ Η.Α. δργάνωσε τήν ἀπεργία τῶν τροχιοδρομικών καί σιδηροδρομικών ύπαλλήλων καί συνελήφθη ἀπό τήν 'Αστυνομία. 'Εκρατεῖτο στό γραφεῖο τοῦ ἀρχηγοῦ τῆς ᾿Αστυνομίας Ζαμβρακάκη καί τό συγκεντρωμένο έξω πληθος άπαιτοῦσε τήν ἀπελευθέρωσή του. "Όταν τελικά ἀφέθηκε ἐλεύθερος, ὁ κόσμος ζητωκραύγασε τόν άρχηγό τῆς ᾿Αστυνομίας καί ὁ Η.Α., ἔξαλλος μέ τήν συμπεριφορά τῶν συντρόφων του, παραιτήθηκε ἀπό τό Σοσιαλιστικό Κόμμα καί δέν ἀναμείχθηκε ποτέ πιά ἄμεσα μέ τήν πολιτική. 'Απεχθανόταν ἄλλωστε τήν ἐξουσία. «'Αναμφίδολα», ἔγραψε κάποτε (Σκέψεις τοῦ '43-'44 στά «Τετράμηνα "Ανοιξης - Καλοκαιριοῦ 1978), «δέν εἶναι ἡ Ἐξουσία ὁ σκοπός τῆς Πολιτικῆς,

παρά τό μέσο γιά τήν ἄσκησή της - κάποτε μάλιστα καί φευκτέο».

Ο Η.Α. ἐργαζόταν ὡς δημοσιογράφος. Στήν άρχή δούλευε σέ σωρεία ἐφημερίδων, μεταξύ τῶν όποίων οἱ «Καιροί» καί τό «Σκρίπ», καθώς καί τό λαϊκό περιοδικό «Σφαῖρα» καί ἡ «Έσπερινή», ὅπου καί ἔγινε ἀρχισυντάκτης πρό τοῦ 1920. Εἶχε διατελέσει ἀρχισυντάχτης τοῦ προκομμουνιστικοῦ «Ριζοσπάστη». Παραιτήθηκε διότι διαφώνησε μέ τόν ἐκδότη Πετσόπουλο, λόγω τῆς ὑποστήριξης πρός τήν μπολσεδικική ἐπανάσταση. Σέ δλα τά ἔντυπα πού δούλευε, διάλεγε καί δημοσίευε ποιήματα. Έτσι προετοίμασε τό ύλιχό, μέ τό όποῖο 25 χρόνια ἀργότερα ἔξέδωσε τήν γνωστή ἀνθολογία του. Τό 1920-21 ή ἀντιβενιζελική παράταξη χρηματοδότησε τήν ιδρυση μιᾶς ἐργατικῆς ἐφημερίδας, προκειμένου νά αντιμετωπίσει τούς βενιζελικούς έργατοπατέρες πού ἤλεγχαν τά ἐργατικά σωματεῖα (ἀπό αὐτούς τούς προ-άριστερούς βενιζελικούς προηλθαν στήν συνέχεια πολλά στελέχη τοῦ Κ.Κ.Ε.). "Ετσι ίδρύθηκε ή «"Αμυνα», μέ ἀρχισυντάκτη καί πολιτικό ἀρθρογράφο τόν Η.Α. "Ομως αὐτός ἔδωσε ἀναρχοσυνδικαλιστική κατεύθυνση στήν ἐφημερίδα καί δημοσίευσε δασικά άναρχικά κείμενα. Ὁ σκοπός τῶν χρηματοδοτῶν ἦταν νά χτυπηθεῖ ὁ βενιζελικός συνδικαλισμός, ἀλλά ὁ Η.Α. τό ἐκμεταλλεύτηκε γιά νά περάσει τήν δική του γραμμή. Τό τελικό ἀποτέλεσμα ἦταν ὁ Η.Α. νά καταστεῖ στόχος τόσο τῶν βενιζελικῶν ὅσο καί τῶν ἀντιδενιζελικῶν συνδικαλιστικῶν παρατάξεων, ὅπως καί τοῦ Κ.Κ.Ε. στήν συνέχεια.

Τήν περίοδο 1922-26, μετά τήν «Ἄμυνα», ἀνέλαδε ἀρχισυντάκτης στήν «Πολιτεία» τοῦ Θ. Νικολούδη, ἡ ὁποία εἶχε ἀνεξάρτητες τάσεις (ὁ Νικολούδης ἀργότερα ἔγινε ὑπουργός τοῦ Μεταξᾶ). Ἐκεῖ ὁ Η.Α. δημοσίευσε πολιτικά κείμενα, μεταφράσεις, λογοτεχνία καί ὑποστήριξε τόν Φῶτο Πολίτη καί ἄλλους πρωτοπόρους δημιουργούς.

Τό 1926 τόν προσέλαβε ή Μεγάλη Έγχυκλοπαίδεια τοῦ Πυρσοῦ ὡς διευθυντή σύνταξης. Ἡ Έγχυκλοπαίδεια εἶχε ίδρυθεῖ ἀπό κάποιον δικηγόρο Δρανδάκη καί εἶχε ἐξαγορασθεῖ ἀπό τόν πάμπλουτο Παυσανία Μακρῆ, ὁ ὁποῖος δημιούργησε ἕνα ἐπιστημονικό συμβούλιο μέ ἐπικεφαλῆς τόν στρατηγό Βίκτωρα Δούσμανη, τόν ἐπιτελάρχη τῶν Βαλκανικῶν Πολέμων. Ὁ Η.Α. ἐργάσθηκε στήν ἀρχή ὡς ὑπεύθυνος ὕλης, ἀλλά στήν συνέχεια ὁ Δούσμανης τόν πρότεινε ὡς γενικό γραμματέα σύνταξης (ἀπό τά μέσα τοῦ 2ου τόμου). ᾿Από τήν θέση αὐτή ἐπέβαλε ἑνιαία θεωρητική δρολογία. Ἡ Ἐγκυκλοπαίδεια δλοκληρώθηκε τό 1934. Στόν τελευταῖο τόμο, τό τελευταῖο λῆμμα ἀφοροῦσε τήν Ἐγκυκλοπαίδεια καί συνεγράφη ἀνυπόγραφο ἀπό τόν Η.Α. Στό ἄρθρο αὐτό, πού ἐκφράζει τήν κατασταλαγμένη ώριμότητα τοῦ Η.Α., ὁ ἀνώνυμος συντάκτης γράφει ὅτι χρησιμοποιήθηκαν ὅλες οἱ πνευματικές δυνάμεις τοῦ τόπου. Γράφει ἐπίσης ὅτι ὁ Παυσανίας Μακρῆς ἔχασε τεράστια ποσά. (Πράγματι, ὁ Μακρῆς εἶχε ὑπερσύγχρονες ἐγκαταστάσεις στόν Βοτανικό καί εἶχε σταθερό ἐπιτελεῖο 20-25 ἀτόμων, πέραν τῶν 30 περίπου ἐξωτερικῶν συνεργατῶν).

Άνάμεσα στούς μόνιμους συνεργάτες συγκαταλέγονταν ὁ τότε τροτσκιστής (καί μετέπειτα ύπουργός τῆς 21ης 'Απριλίου) Θ. Παπακωνσταντίνου, ὁ Δ. Δημάρατος, ὁ Κ. Δημαρᾶς, ὁ Γ. Ζευγόλης, κ.ἄ. πού στήν συνέχεια διέπρεψαν στήν δημοσιογραφία. Έξωτερικοί συνεργάτες ἦταν ὅλοι οἱ ἀποτελοῦντες τήν «ἀφρόκρεμα» τῆς έλληνικῆς πνευματικῆς ζωῆς τοῦ Μεσοπολέμου, ὅπως ὁ Π. Κανελλόπουλος, ὁ Τ. Ἄγρας, ὁ Ι.Μ. Παναγιωτόπουλος, ὁ Ν. Λαπαθιώτης, ὁ Κ. Βάρναλης, ὁ Ι. Συκουτρῆς κ.ἄ.

Ή προσήλωση τοῦ Η.Α. στήν ἀξιολογική οὐδετερότητα ἦταν ἀκραία. Τό ἄρθρο π.χ. περί φασισμοῦ γράφτηκε ἀπό τόν ἴδιο τόν Μουσολίνι. ἀλλά καί ἡ ἀξιοκρατία του ἦταν παραδειγματική (ὁ μαρξιστής Θ. Παπακωνσταντίνου, πού εἶχε ἀπολυθεῖ ἀπό τό Πανεπιστήμιο γιά δύο χρόνια, προσελήφθη στήν Ἐγκυκλοπαίδεια κατόπιν μεσολάδησης τοῦ συντηρητικοῦ καθηγητοῦ Βορέα, λόγω τῆς ἀξίας του).

Ή ὅλη Ἐγκυκλοπαίδεια ἦταν ἕνα ἀντικειμενικό ἔργο ἔναντι μιᾶς ἀστικῆς τάξης πού (τότε) διάδαζε. Ήταν γραμμένη μέ έλεύθερο τρόπο καί ἀνάμεσα στίς γραμμές της μποροῦσε κανείς νά διαδλέψει καί κάποιες ἐπαναστατικές ἤ καί ἀναργικές τάσεις, πού πάντως δέν ἀλλοίωναν τήν δασική γραμμή τῆς ἀντικειμενικότητας. Ὁ Η.Α. ἐργάσθηκε στόν Πυρσό ὡς τό τέλος (24ος τόμος). 'Αλλά ή παρουσία του γίνεται αἰσθητή άπό τόν 6ο τόμο, διότι μέχρι τότε δημοσιεύονταν ἄρθρα πού εἶχε παραγγείλει καί πληρώσει ἡ προηγούμενη ιδιοκτησία. Στήν Ἐγκυκλοπαίδεια τοῦ Πυρσοῦ γράφτηκαν ἄρθρα ἀξιοσημείωτα. Ἰδίως περί 'Αρχαίας Έλλάδας, δημοσιεύθηκαν κείμενα διεθνῶς σημαντικά. Ὁ τόμος ΕΛΛΑΣ (1934) ἀποτελεῖ πρότυπο τόμου<sup>9</sup>.

Στά τέλη τοῦ 1934, ὁ Κωστῆς Μπαστιᾶς, πληθωρικός κοσμοπολίτης διανοούμενος καί φιλότεχνος, ἐξέδωσε τήν «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος».

Κατά σύμπτωση, τό πρῶτο φύλλο κυκλοφόρησε τήν ήμέρα τοῦ κινήματος τοῦ 1935 καί στό ἐξώφυλλο, κατά δεύτερη καί τρομερή σύμπτωση, εἶχε ἕνα δέλος μέ ἀφετηρία τήν Θεσσαλονίκη καί κατεύθυνση τήν 'Αθήνα (δηλαδή, ὅπως ἀκριδῶς ήταν τό σχέδιο τοῦ μεγάλου βενιζελιχοῦ χινήματος). Ὁ Μπαστιᾶς, μαζί μέ τόν δεύτερο χρηματοδότη τῆς ἐφημερίδας, τόν Νταϊφᾶ, ἐγκατέστησαν τεράστιο ταχυπιεστήριο σέ κεντρικό κτίριο τῆς ὁδοῦ Ζήνωνος καί ἡ κυκλοφορία τῆς «Ἡχοῦς» ἦταν μεγάλη (ξεκίνησε μέ 45.000 φύλλα καί σταθεροποιήθηκε στά 35.000, τήν στιγμή πού κανονική κυκλοφορία θεωρούντο τά 7.000-8.000 φύλλα). Έχει δ Η.Α. δημοσίευσε διάφορα κείμενα, ὅπως τά «᾿Απομνημονεύματα ἑνός τρομοχράτη» τοῦ Σαβίνχωφ, καί ἐξέδωσε κίτρινα διδλιαράκια μικροῦ σχήματος μέ ξένη λογοτεχνία (Μωρουά, Ντοστογέφσκυ, Ζίντ, φιλανδικά διηγήματα κ.ἄ.).

'Από τήν 1η Μαρτίου 1935 ὅς τήν 1η Αὐ-γούστου, ὁ Η.Α. δημοσίευσε πολιτικά ἄρθρα, στά ὁποῖα προέδλεψε μέ ἀκρίδεια τίς ἐνέργειες τοῦ 'Ι-ωάννη Μεταξᾶ ἔως τήν κήρυξη τῆς δικτατορίας του. Μέ τόν Μεταξᾶ γνωρίζονταν καλά, διότι εἶ-χαν κοινό παρονομαστή τόν στρατηγό Δούσμανη, τόν στρατιωτικό κήνσορα τοῦ Μεταξᾶ. "Οπως ἀναφέραμε, ὁ Δούσμανης ἦταν αὐτός πού προώθησε τόν Η.Α. στήν 'Εγκυκλοπαίδεια, ἐκτιμῶντας τήν ἀξία του. Σέ ὁρισμένες θέσεις τοῦ Μεταξᾶ, πέραν τῶν στρατιωτικο-πολιτικῶν του, ὅπως π.χ. στίς ἀποφάσεις του ὑπέρ τῆς δημοτικῆς, ὑπάρχει ἐπίδραση τοῦ 'Αποστολίδη.

 $\Sigma$ τήν ἀρθρογραφία του στήν «' $\mathrm{H}$ χώ τῆς Έλλάδος», δ Η.Α. ἐξέφρασε ἀπόψεις ἐντελῶς ἀνεξάρτητες ἀπό τούς δύο μονομάχους, τόν Βενιζελισμό καί τόν 'Αντιδενιζελισμό, καταγγέλλοντας καί τούς δύο ώς ἐξίσου ὑπαίτιους γιά τό έλληνικό πρόβλημα. Στίς 19.5.1935, δύο μῆνες μετά τό μεγάλο δενιζελικό κίνημα, γράφει ὅτι οἱ δύο πολιτικοί κόσμοι εἶναι «οί μόνοι πού ἀφελήθησαν ἐκ τοῦ Κινήματος, καί ὡφελήθησαν περίπου ἐξίσου». Ὁ Η.Α. θεωρεῖ ὅτι οἱ δύο μεγάλες πολιτικές παρατάξεις ἀποτελοῦν τίς δύο ὄψεις ένός καί τοῦ αὐτοῦ νομίσματος, χαρακτηρίζονται έξίσου ἀπό πολιτική νοθεία καί κενότητα, καί φροντίζουν μόνον περί τοῦ πῶς θά κερδίσουν «καί ἀπό τά ἱερά καί ἀπό τά ὅσια», ἀπό τόν στρατό, ἀπό τήν δημόσια διοίκηση, τήν Ἐκκλησία. «Βορά εἰς τό κόμμα οἱ πρόσφυγες, βορά καί οἱ λόγιοι καί ὁ κόσμος ὅλος τῆς δουλειᾶς καί τῆς προκοπῆς καί τῆς κάποιας κάποτε ἐλπίδος εἰς αὐτόν τόν τόπον! Καί εἰς τό Κίνημα ἔπειτα, καί εἰς

τό 'Αντικίνημα υστερα, εἶδε τούς ἰδίους ἀνθρώπους, μέ τά ἴδια μυαλά, τήν ἰδίαν κουφόνοιαν, τήν ίδίαν ύστερίαν, άλληλεγγύους κατά δάθος, άλληλοεκτιμώμενους καί άλληλοϋπονομευόμενους συγχρόνως, ποσῶς δέ μή δυσκολευομένους νά άναιροῦν σήμερον τά ὅσα ἀκριδῶς ἔλεγον χθές καί νά ρίπτουν νέον ἔλαιον εἰς τήν πυράν, ἀπό τήν δποίαν καίεται τόσα χρόνια ή χώρα, χάριν ψήφων δέκα». Ὁ Η.Α. πιστεύει ὅτι ἡ νέα γενιά, ἡ δικιά του γενιά, ἔχει ἀγανακτήσει μέ «τά καμώματα τῆς γενιᾶς τῶν γονέων των», ἀπόδειξη ἡ μή ἀνανέωση τοῦ στελεχιακοῦ δυναμικοῦ τῶν δύο μεγάλων παρατάξεων, οί όποῖες πλέον «ὄζουν πτωμαΐνης, αὐταί καί αἱ παραφυάδες αὐτῶν, πού συνεσάπισαν καί ἐκ γενετῆς καί ἐκ γειτνιάσεως πρίν ή ἀνδρωθοῦν». Καί προτείνει ή ἄρνηση αὐτή τῆς νέας γενιᾶς νά λάβει θετική πλέον μορφή καί νά γίνει θέση, ἀφοῦ ὁ παλαιός πολιτικός κόσμος έξακολουθεῖ νά κυριαρχεῖ ἀπό κεκτημένη ταχύτητα καί μόνον.

Ήταν ή ἐποχή πού, ἐν μέσφ κινημάτων καί άντικινημάτων, ύπῆρχαν ἄνθρωποι πού πίστευαν δτι μία ἀνεξάρτητη φωνή θά μποροῦσε νά ἔχει ἀπήχηση. Παρόμοια ψευδαίσθηση ἔτρεφε τήν ἴδια άκριδῶς ἐποχή καί ὁ Παναγιώτης Κανελλόπουλος, πού ίδρυσε τό Ἐθνικόν Ἐνωτικόν Κόμμα, καταγγέλοντας τά «κοράκια τοῦ Διχασμοῦ». Οί φωνές αὐτές, ή κάθε μία δέδαια μέ τό δικό της περιεχόμενο, χάθηκαν ἀνάμεσα σέ φασισμούς καί κομμουνισμούς, δικτατορίες, κατοχές καί ἐμφυλίους πολέμους. Καί ή ἀθλιότητα κέρδισε χρόνο, μέχρι νά μπορέσει νά έδραιωθεῖ ώς μόνιμη κατάσταση, αὐτο-ἀναπαραγόμενη εἰς τό διηνεκές, μέχρι σήμερα, ἀπορροφῶντας ἤ περιθωριοποιῶντας τούς ἀνεξάρτητους ἐπικριτές της (ὁ Π. Κανελλόπουλος ἀνήκει στήν πρώτη κατηγορία, δ Η.Α. στήν δεύτερη).

Τήν ἐποχή ἐκείνη ἀνέβαινε τό ἄστρο τοῦ Μεταξᾶ. Ὁ ὑποψήφιος δικτάτωρ, μετά τό μοιραῖο λάθος τῶν βενιζελικῶν νά ἐπιχειρήσουν τό κίνημα τῆς 1ης Μαρτίου 1935, πρόλαβε νά θέσει πρῶτο τό ζήτημα τῆς Παλινόρθωσης τῆς ἔκπτωτης δυναστείας τῶν Γλύξμπουργκ. Ὁ Γεώργιος Β΄, πράγματι, τόν προώθησε μέχρι τήν πρωθυπουργία καί ὁ πολιτικός κόσμος, σέ μία αὐτοκτονική ἐνέργεια, τόν περιέβαλε μέ κοινοβουλευτική ψῆφο ἐμπιστοσύνης. Ὁ Μεταξᾶς ὅμως δέν σκόπευε νά παραμείνει δέσμιος τῶν κομμάτων. Τρεῖς μῆνες μετά τήν πρωθυπουργοποίησή του κήρυξε, μέ τήν συγκατάθεση τοῦ βασιλιᾶ, τήν Δικτατορία τῆς 4ης Αὐγούστου καί κυβέρνησε τήν Ἑλλάδα μέ πυγμή, πάγο καί ρετσι-

νόλαδο γιά σχεδόν πέντε χρόνια. Ὁ Η.Α. εἶχε προδλέψει ἀπό τό 1935 τά σχέδια τοῦ στρατηγοῦ. Γνώριζε τόν Μεταξᾶ ἀπό παλιά, μέσω τοῦ κοινοῦ τους φίλου Δούσμανη, συνεργάτη τοῦ Μεταξᾶ στό Ἐπιτελεῖο τῶν Βαλκανικῶν Πολέμων καί τοῦ Η.Α. στήν Ἐγκυκλοπαίδεια τοῦ Πυρσοῦ. Σέ ἔνα κείμενό του $^{10}$ , ὁ γιός του Pένος, θυμᾶται ὅτι ὁ Η.Α. ἔκανε στενή παρέα μέ τόν Μεταξᾶ, ἐπί μία δεκαετία, πρίν τήν μεταξική δικτατορία, καί δλέπονταν δύο καί τρεῖς φορές τήν έβδομάδα. Άπό τό 1935 δ Η.Α. διέκοψε κάθε ἐπαφή μέ τόν Μεταξᾶ, καταγγέλλοντας τίς κρυφές του προθέσεις. ε<br/> Όταν δ  $\hat{M}$ εταξᾶς έγινε δικτάτορας έδωσε ρητή έντολή στόν ύφυπουργό ᾿Ασφαλείας, τόν περιδόητο Μανιαδάκη, νά μήν ἐνοχληθεῖ ὁ Η.Α. Ἄλλωστε, ὁ Ρένος ᾿Αποστολίδης, δέν γράφτηκε στήν νεολαία τοῦ Μεταξᾶ, τήν Ε.Ο.Ν., χωρίς νά ὑποστεῖ καμμία συνέπεια. Άλλά αὐτά δέν πτοοῦσαν τόν ἀντιμεταξικό Η.Α.

Ό Ρένος ᾿Αποστολίδης γράφει στό κείμενο πού προαναφέραμε, ὅπως καί σέ ἄλλο¹¹, ὅτι ὁ Η.Α. ἄθελά του βοήθησε τόν Μεταξᾶ νά ἀποκτήσει μεγαλύτερη αὐτοσυνειδησία καί ιδεολογική συγκρότηση. Ὅχι μέ τήν ἔννοια ὅτι ὁ Η.Α. ἄσκησε ιδεολογική ἐπιρροή στόν Μεταξᾶ πρός μία συγκεκριμένη κατεύθυνση, ἀλλά διότι τοῦ ἔδωσε βασικά πνευματικά ἐφόδια μεθόδων σκέψης καί διαστάσεις τῶν πραγμάτων, πού προηγουμένως ὁ Μεταξᾶς δέν διέθετε. Τόν ἐκπαίδευσε δηλαδή μέ τήν σωκρατική μαιευτική μέθοδό του, πού χρησιμοποιοῦσε γιά νά ἀνοίξει τήν σκέψη τῶν ἀνθρώπων πρός νέους ὁρίζοντες, χωρίς ὅμως νά θέλει νά τούς ἐπηρεάσει συγκεκριμένα πρός κάποιες κατευθύνσεις.

 $\Gamma$ ι' αὐτό καί τό '35, συνειδητοποιῶντας πώς δ δρόμος ἄνοιγε πιά γιά τήν πραγματοποίηση τῶν δικτατορικῶν φιλοδοξιῶν τοῦ Μεταξᾶ, ὑπαγόρευε τά δράδυα «μέ λύσσα, μά καί μέ δάκρυα συχνά» στήν γυναϊκα του ἄρθρα πού προειδοποιοῦσαν «πώς δικτατορία έτοιμάζεται, πώς δ Τόπος θά μετανοήσει, πικρά θά μετανοήσει, πώς θ' ἀργήσει πολύ νά ξαναφυτρώσει ἐδῶ χορτάρι... κι ἤξερα πώς τά δάκρυα δέν ἦταν μόνο γι' αὐτό πού ἐπερχόταν ἀκατάσχετο κατά τῆς προσχηματικῆς ἔστω ἐλευθερίας αὐτοῦ τοῦ ἔρμου τόπου, ἀλλά καί γιατί αὐτός πού χάλκευε τήν κατάλυσή της (καί γνώριζε ὁ πατέρας μου ἐξ ἰδίων πόσο τρομερά καί ὑπολογισμένα τή χάλκευε ὁ ἐκδικητής) ήταν στενός του φίλος (καί ἔκτοτε δέν τόν ξανά- $\delta \varepsilon$ )»<sup>12</sup>.

Ὁ Η.Α. θεωροῦσε ὅτι ὁ Μεταξᾶς κατέφυγε

στόν φιλομοναρχισμό, διότι τό ἀπροκάλυπτα ἀντικοινοδουλευτικό καί δικτατορικό του κήρυγμα δέν ευρισκε ἀπήχηση. "Αλλωστε, κατά τόν Η.Α., δ Μεταξᾶς δέν θά μποροῦσε νά ἐπιδάλει τήν δικτατορία του παρά μόνον μέ τήν ἐπικουρία τοῦ δασιλιᾶ: «... δέν θά ευρη ἐν ἑαυτῷ τά ζώπυρα πρός τοῦτο, διότι άπλούστατα δέν τά ἔγει, καί τίποτε περισσότερον δέν ἀποδειχνύει, καθ' ἡμᾶς, τοῦτο, ἀπό τό γεγονός τῆς ἀπέλπιδος προσφυγῆς του εἰς τήν διεσυρμένην άλουργίδα μιᾶς δυναστείας. Τό θέαμα ἀνθρώπου, ἀξιοῦντος νά δικτατορεύση καί αἰσθανομένου τήν ἀνάγκην νά ἀρυσθῆ δυνάμεις ἀπό τά πλέον θολά κατάλοιπα τῆς ψηφοφορικής καί κομματικής ἀγέλης, διά τής δεδιασμένης καί ματαίας ἐπαναδιώσεως ἑνός τύπου πρό πολλοῦ καί εἰς τόν Τόπον μας ὑπερβληθέντος καί μόνον ζητήματα όγκηρά καί δυσαντιμετώπιστα προωρισμένου νά δημιουργήση - τό θέαμα, λέγομεν, αὐτό εἶναι ἱκανόν νά πείση πάντα ὅτι ὁ ἄνθρωπος στόφφαν δικτάτορος μίαν φοράν δέν ἔχει»<sup>13</sup>.

Ἡ προσκόλληση τοῦ Μεταξᾶ στόν Γεώργιο δείχνει ὅτι ὁ στρατηγός δέν εἶναι φτιαγμένος ἀπό τήν πάστα τῶν πραγματικῶν μεσοπολεμικῶν δικτατόρων ὅπως ὁ Χίτλερ καί ὁ Μουσολίνι, ἀφοῦ αὐτοί ἐξουδετέρωσαν τούς δασιλεῖς τῶν χωρῶν τους, διότι «ὁ ἔχων πραγματικήν ὑφήν δικτάτορος μάλιστα τοῦτο ἐννοεῖ: ὅτι εἶναι μόναρχος»<sup>14</sup>. Ὁ Η.Α. θλίβεται «διά τήν τελευταίαν έμφάνισιν άνδρός τῆς πολυμεροῦς άξίας καί νοημοσύνης τοῦ κ. Ι. Μεταξᾶ» 15 πού ἀποτελεῖ «διάψευσιν τόσον οἰκτράν». Καταγγέλλει<sup>16</sup>, τήν ἡμέραν τῶν ἐκλογῶν τοῦ Ἰουνίου 1935, τήν προσπάθεια ἐπιδολῆς τῆς Δικτατορίας μέσφ τῆς Μοναρχίας. Θεωρεῖ ὅτι «οἱ δῆθεν δασιλόφρονες έρριξαν τό δόλωμα τῆς ἐπαναφορᾶς τῆς Βασιλείας, είς τήν δποίαν περισσότερον από δλους δέν πιστεύουν - ὄχι διότι πιστεύουν εἰς τήν Δημοκρατίαν ἤ εἰς ἄλλο τι, ἀλλά διότι δέν πιστεύουν είς τίποτε — είς τήν ἐπαναφοράν τοῦ Γεωργίου, πρός τόν δποῖον, ὑπέρ πάντας εἰς τόν Τόπον αὐτόν τρέφουν ἐσχάτην ἀνυποληψίαν καί τόν ὁποῖον, ἀκριδῶς δι' αὐτό, θά φέρουν τήν ἑπομένην καί μονομερούς, ἔστω, ἐκλογικῆς τῶν ἐπιτυχίας, διά νά ἔχουν ἀχύρινον Βασιλέα, ἀχύρινοι αὐτοί δικτάτορες, καί ὄχι ἕναν Πρόεδρον τῆς Δημοκρατίας δ δποῖος, μέ τό λαϊκόν κῦρος του, καί ὅταν ἀκόμη εἶναι ραμολιμέντο, ὑπάρχει φόδος νά τούς εἰπῆ κάποτε καί κάποιο ὄχι»<sup>17</sup>. Στό ἴδιο ἄρθρο του προδλέπει ὅτι «δέν πρόκειται νά ἀποκατασταθῆ μία Βασιλεία, άλλά νά έγκατασταθη μία φοδερή τυραννία... Θά σαρωθοῦν ἐν τῷ ἄμα πᾶσαι αἱ ἀν $NEA\ KOIN\Omega NIO\Lambda O\Gamma IA$  99

θρώπιναι, πᾶσαι αἱ συνταγματικαί μας ἐλευθερίαι καἱ θά πνιγῆ εἰς τό αἷμα κάθε φωνή διαμαρτυρίας καἱ κάθε ἐκδήλωσις ἐλευθέρας συνειδήσεως... παλινόρθωσις τῆς Βασιλείας Γεωργίου τοῦ Β΄ διά χειρός τοῦ καλυπτομένου ὅπισθεν ὀψίμου ὅασιλοφροσύνης θιάσου δικτατόρων, σημαίνει ὅ,τι χειρότερον οἱ χειρότεροι τῶν ἐχθρῶν μας θά ἠδύναντο νά μᾶς καταρασθοῦν».

Οἱ ἐξελίξεις φυσικά τόν δικαίωσαν. Ἡ παλινόρθωση τοῦ Γεωργίου ὁδήγησε νομοτελειακά στήν δικτατορία τοῦ Μεταξᾶ, πού σήμαινε τό τέλος τῆς δημοσιογραφικῆς δραστηριότητας τοῦ Η.Α. Ἐν τῷ μεταξύ, ὁ ἔδιος πρόλαβε νά τυπώσει καί μερικές ἄλλες πολιτικές του σκέψεις στήν «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος» ἀπ' ὅπου φαίνεται ἡ βασική ἀναρχική του θεώρηση τῆς ζωῆς, ἀλλά καί τό στοιχειῶδες πολιτικό του πρόγραμμα, πρωτότυπο καί ἀντίθετο ἀπό ὅλα τά ἄλλα.

Ὁ Η.Α. θεωρεῖ ὅτι τό ζήτημα τῶν θεσμῶν είναι παραπλανητικό, κι ὅταν τό πολιτικό ἐνδιαφέρον έστιάζεται σέ αὐτούς γίνεται γιά νά παραπλανηθεῖ ἡ μᾶζα καί νά καλυφθοῦν «αί πλέον ἀφόρηται δεσποτεῖαι καί αἱ πλέον ἀνερμάτιστοι καί άχαλίνωτοι όχλαγωγίαι». Ὁ Η.Α. ἀπεναντίας πιστεύει ὅτι σημασία ἔχει ἡ ποιότητα τοῦ ἀνθρώπινου ύλιχοῦ τῆς πολιτιχῆς $^{18}$ . Ὁ λαός παρασύρεται εὔχολα ἀπό «τά φερσίματα τῶν πολιτιχῶν μας πιθήκων»<sup>19</sup>. Ἡ πολιτική ἰδιοτέλεια, γράφει δ Η.Α., γνωρίζει νά κρύβεται πίσω καί ἀπό βασιλεῖες καί ἀπό δημοκρατίες. «...ἦτο τόσον βασιλοφροσύνη ἐχεῖνος ὁ χωνσταντινισμός, ὅσον ἦτο δημοχρατικότης ή κοιδουλευτική δικτατορία τοῦ μετά τό 1915 Βενιζέλου»<sup>20</sup>. Ἐνῶ ἡ κοινή γνώμη ἀντιλαμβάνεται τήν ἀληθινή βασιλεία ώς «ἀληθινά κάτι τό μέγα καί τό σεδαστόν ... μέσα ἀπό ἕνα πλαίσιον ἀναμνηστικόν λατρείας καί αἴγλης αἰώνων», καί τήν δημοκρατία ώς ἕνα Κράτος τοῦ Δήμου «ἰδανικόν καί πεντακάθαρον, όπως τό ώραματίσθη ἕνας Βολιβάρ, ἕνας Γαριδάλδης, ενας Γαμδέττας», καί ὅτι «πρίν δάλη είς τό στόμα του τήν λέξιν Ἐλευθερία, ἐπλύθη καί ἐκοινώνησε, καί εἶναι ἕτοιμος νά κάψη τήν δεξιάν του ὅπως ὁ Σκαιόλας καί ἐν ἀνάγκη νά ἀναφλεγῆ ώς λαμπάς ὁ ἴδιος, διά νά φωτίση τόν δύσκολον δρόμον της»<sup>21</sup>.

'Αντιθέτως, οί πολιτικοί θολώνουν τά νερά γιά νά μήν φαίνεται τό οὐσιῶδες, πού εἶναι ἡ ἄ-λωση τῆς ἐξουσίας ἤ ἡ διατήρησή της μέ ὁποιοδήποτε δημεγερτικό σύνθημα. 'Ο μοναχικός παρατηρητής, ἐκτός ἀπό τόν συνεχῆ ἀγῶνα νά κατανικήσει τήν ἀηδία πού νοιώθει γιά ὅσα δλέπει καί ἀκούει καθημερινῶς γύρω του, εἶναι ὑποχρε-

ωμένος νά ἀντιμετωπίσει καί αὐτό τό θόλωμα τῶν νερῶν²². Ὁ λαός, πού τό μόνο πού ἐπιθυμεῖ εἶναι ἡ ὁμαλότητα²³, μόνον καταστροφές ἔπαθε ἀπό τούς ἀδελφοκτόνους ἀγῶνες τῶν πολιτικῶν. Σκοπός τῶν τελευταίων εἶναι «ἡ ἀναστρουγγοποίησις τῶν κομματικῶν ὀργανισμῶν καί ἡ ἐπαγωγή τῆς ψηφοφορικῆς ἀγέλης ὑπό τούς αὐτούς ἀρχιτσελιγγάδες τῆς εἰκοσαετοῦς φαγωμάρας καί ἀνεπροκοπιᾶς». Καί οἱ ἁπλοῖ ἄνθρωποι ἄγονται «εἰς τό φρικτό δίλημμα νά ἐκλέξουν καί πάλιν — διά ποσοστήν φοράν; — μεταξύ δύο κακῶν τό μή χεῖρον»²⁴.

Ἡ μᾶζα, συσκοτισμένη ἀφοῦ οἱ ταγοί της εἶ-χαν κάθε συμφέρον νά τήν συσκοτίζουν, πλανήθηκε χωρίς πυξίδα, δέν βρῆκε κανέναν προορισμό μόνη της καί ἐπέστρεψε «κατατσακισμένη, ἐλεεινή, εἰς τήν παλαιάν καί γνώριμον στάνην»<sup>25</sup>. Κι ἔτσι, καί πάλι «ἡ πολιτική μας ζωή ἐξακολουθεῖ νά διέπεται ἀπό πεπαλαιωμένα σκωληκό-βρωτα καί γέμοντα πάσης ἀκαθαρσίας καί ἀνομίας κομματικά συγκροτήματα»<sup>26</sup>. ᾿Αλλά περισσότερο εὐθύνεται ἡ ἡγεσία: «τί ἐξαίσια τύχη», λέει γιά τόν λαό. «Τί ἀνάξιοι πλάσται οἱ πολιτικοί»<sup>27</sup>.

Ὁ Η.Α. θεωρεῖ ἀδύνατον νά συνεννοηθεῖ μέ τόν μέσο κομματικό ψηφοφόρο. Άντιθέτως πιστεύει ὅτι θά μποροῦσε νά ἀνοίξει διάλογο μέ τούς ύπόλοιπους, τούς ἀνεξάρτητους, ὄχι γιά νά τούς ἐπηρεάσει πρός μία δρισμένη κατεύθυνση ἀλλά γιά νά τούς δοηθήσει νά διαμορφώσουν τήν δικιά τους γνώμη, ἤ γιά νά τούς τονώσει αὐτήν πού ἔχουν ἤδη μόνοι τους διαμορφώσει $^{28}$ . Πῶς δλέπει δ Η.Α. τό χρέος τοῦ ἀνεξάρτητου καί ἀνιδιοτελοῦς στοχαστή; «Τό χρέος μας εἶναι σαφές. "Ας τό ἐκπληρώσωμεν σάν ἄνδρες καί ἄς ἀδιαφορήσωμεν ἐάν θά εἴμεθα οἱ νικηταί ἤ οἱ ἡττημένοι, ἄν θά μᾶς δικαιώσουν ἤ ὄχι τά πράγματα»<sup>29</sup>. Θεωρεῖ ὅτι κανένας σκοπός δέν ἐξαγνίζει κανένα μέσο καί ὅτι, ἀντιθέτως, μόνον τά μέσα ἀποτελοῦν ἀσφαλῆ κριτήρια τῶν σκοπῶν<sup>30</sup>. Ἡ προσωπική στάση κάθε ύποψήφιου Μεσσία ἀποτελεῖ ἀδιάψευστο τεχμήριο πειστιχότητας τῶν λόγων του<sup>31</sup>.

Ή μεγαλύτερη ἀντίσταση στήν ἀλλαγή τῶν πραγμάτων, πιστεύει ὁ Η.Α., θά προέλθει ὄχι ἀπό τούς εἰλικρινεῖς πιστούς τῶν κομμάτων, ἀλλά ἀπό αὐτούς πού ἐμφανίζονται ὡς ὁπαδοί μιᾶς παρατάξεως, ὑποκρύπτοντας τά δικά τους ἄνομα συμφέροντα<sup>32</sup>.

'Αρνεῖται νά προδιαγράψει μία «θέση» του: «Τό αἴτημα τῆς ἐκ τῶν προτέρων ἀπολύτου ὁ-μογνωμίας εἶναι ἕν ἀπό τά πλέον νοσηρά συμ-

πτώματα τῆς πολυμόρφου κρίσεως... Τό πόσον εἶναι ἀφύσικον καί μή ἀνθρώπινον τό αἴτημα αὐτό, δέν ἔχομεν παρά νά προσέξωμεν γύρω μας... καί θά εἴδωμεν, παντοῦ καί πάντοτε, εἰς τήν καθημερινήν, τήν οἰκογενειακήν, τήν κοινωνικήν ζωήν, ως τυπικόν σχεδόν γνώρισμα δαθυτέρας άκριδῶς σχέσεως, συγγενείας, ένότητος, τήν πλέον όξεῖαν, τήν ἀκροτάτην πολλάκις καί εἰς πολλά ἀντιγνωμίαν...». Ἡ ὁμοδοξία ἀποτελεῖ ξερό καί ἄψυχο τύπο, «χρήσιμον γιά τήν παραπλάνησιν καί ἀποκέντρωσιν ἀνθρωπίνων κοπαδιῶν, ἀλλ' ὄχι δι' ἀνθρώπους»<sup>33</sup>. Τό δέ ἀρχηγικό μεσσιανισμό θεωρεῖ «ἐπιδίωμα πρωτογόνου κοπαδισμοῦ»<sup>34</sup>. Ἡ ἐπιδολή τῶν ἀρχηγῶν γίνεται ὄχι μέσω τῆς ἀξίας τους, ἀκόμη κι ἄν διαθέτουν τέτοια, άλλά μέ κατώτερα μέσα<sup>35</sup>. Ὁ Η.Α. ἐκτιμᾶ ότι οί λαοί τείνουν νά χαρακτηρισθοῦν ἀπό τούς πατερναλισμούς αὐτούς $^{36}$ , διότι διεθν $\tilde{\omega}$ ς ὑπάρχει ή τάση ὑποχώρησης τῆς «ἐξομοιώσεως» καί προόδου τῆς «διαφορίσεως»<sup>37</sup>. Ὁ Η.Α. πιστεύει őτι őσο λιγώτεροι εἶναι οἱ πρωταγωνιστές τῆς μεγάλης ἀλλαγῆς, τόσο καλύτερα, διότι «δέν ἐμπιστευόμεθα παρά εἰς τόν ἑαυτόν μας καί τούς άποδεδειγμένους δμόφρονας, λιγοστοί μέ λιγοστούς, κατά συντροφιές καί κατά κύκλους, ὅπου ή ἀντιγνωμία δέν χαλαρώνει, ἀλλά συσφίγγει ἔτι μᾶλλον τούς δεσμούς καί ἐπιτρέπει τόν πλέον έξασφαλισμένον καί τίμιον αὐτοέλεγχον ἐν ὄψει τοῦ ὑψηλοῦ σχοποῦ»<sup>38</sup>. Προβλέπει ὅτι οἱ φαυλοκράτες μοιραῖα «θά πέσουν. Καί θά πέσουν ἄσχημα!»<sup>39</sup>. Καί ἀντιτάσσει τά συγκριτικά πλεονεκτήματα τῆς νέας γενιᾶς: «Ἡμεῖς δέ καί ἔχομεν: τά νιάτα μας καί τήν καρδιά μας! 'Αλλ' ἔχομεν καί κάτι ἄλλο: ἔχομεν τήν ἠθικήν, πού δέν τήν ἔχουν, ἔχομεν τήν άγνότητα, πού δέν μποροῦν αὐτοί νά τήν ἀτενίσουν, ἔχομεν τήν ἁπλότητα, πού ή πολυτέλειά τους δέν τούς ἀφήνει νά συλλάδουν καί κατά διάνοιαν τό πλοῦτος της, ἔγομεν τό δίκαιον, ὅλον τό δίκαιον τῆς καταπατημένης αὐτῆς χώρας, ἔχομεν ὅλες τίς εὐλογίες τοῦ οὐρανοῦ καί τῆς γῆς, καί ἔχουν ὅλες τίς κατάρες καί δλα τά μίση» $^{40}$ .

'Αλλά, δ ἀνεξάρτητος ἄνθρωπος ὀφείλει νά δράσει, καί ὅχι νά περιμένει τήν νομοτέλεια ένός λαμπροῦ μέλλοντος, ἀλλά καί οὔτε νά καταφύγει στήν ἀπομόνωση καί στήν αὐτο-περιθωριοποίηση. Καταγγέλλει δέ τούς οὐδέτερους παρατηρητές, «τούς ἱππότας τῆς ὑψηλοτάτης 'Επιστήμης», ὡς ὑπεύθυνους πού πρέπει νά καοῦν καί αὐτοί στήν πυρά μέ τούς πρωταίτιους τῆς παρακμῆς<sup>41</sup>. «Οἱ ἄνθρωποι, Κύριοι, δημιουργοῦν τήν Ἱστορίαν καί ὅχι τόσον ὁ καθέ-

νας τήν ιδικήν του, ὅσον ὅλοι ὁμοῦ τήν κοινήν»  $^{42}.$ 

Ὁ γνήσιος ἀναρχισμός τοῦ Η.Α. φαίνεται μέ τήν κεντρική πολιτική του πρόταση: «Οὔτε πρόκειται νά ἀντιπροδάλωμεν εἰς τό παλαιόν κόμμα νέον κόμμα, άλλά νά κτυπήσωμεν τόν κομματισμόν εἰς τήν ρίζαν του, στεροῦντες αὐτοῦ πάσης άτμόσφαιρας καί πάσης δικαιώσεως... ἀκόμη περισσότερον, φυσικά, δέν πρόκειται νά ἀνιδρύσωμεν ἀπό τοῦδε νέαν Πολιτείαν ἔναντι τῆς παλαιᾶς, νέον καθεστώς παραπλεύρως τοῦ παλαιοῦ, ἀλλά νά δείξωμεν τήν σαπρίαν καί τήν κινδυνώδη διαδρωτικήν ἐνέργειαν τοῦ ὑπάρχοντος ἐπί τοῦ ὅλου ἐθνικοῦ σώματος καί καθ' ὅλας του τάς ἐκφάνσεις, ἁπλῶς καί μόνον ἀφήνοντας μέ τήν κριτικήν μας καί τόν ήθικόν μας παλμόν, δ δποῖος θά τήν διαπνέη, νά φαίνεται ἐξ ἀπόπτου τό διόραμα μιᾶς Πολιτείας ἀληθῶς ἐπί τῆς λαϊκής χυριαρχίας καί τής φωτισμένης έθνικής συνειδήσεως θεμελιωμένης - Πολιτείας έλευθέρας καί εὐσυγκροτήτου, ἀξίας πολιτῶν μέ ὑψωμένην εὐθύνην, χρηστότητα καί αὐταπάρνησιν...  $\Pi$ ρός τοῦτο ἀρχεῖ ἕχαστος κατ' ἄτομον νά ὀργανώση, πρό παντός, τήν ιδίαν του θέλησιν καί, ύστερα, νά παρακινήση καί τούς ἄλλους νά τό κάμουν... καί θά εὐρύνονται ὁ φιλικός κύκλος τῶν όμοφρόνων... αί όμοειδεῖς αὐταί συντροφίαι θά συνδέωνται καί μεταξύ των... ώς ένώσεις ὀργανικαί...»<sup>43</sup>.

Αὐτές οἱ σκέψεις θυμίζουν τό κεντρικό ὅραμα τῶν ἀναρχικῶν τοῦ 19ου αἰώνα περί «ἐθελοντικῆς συνομοσπονδίας ἐλευθέρων ἀνθρώπων». Ὁ Η.Α. <sup>44</sup> δέν ἔχει φυσικά αὐταπάτες: «Ἄς τά εἴπωμεν καί πάλι μεταξύ μας. Ἐλπίζομεν νά ἐστένεψε περισσότερον ὁ κύκλος καί νά μᾶς ἀκούουν τώρα ὀλιγώτεροι», γράφει <sup>45</sup>. Καί ἐξηγεῖ ὅτι ἡ «μεγάλη κρισάρα τῆς ζωῆς» ξεχωρίζει τούς λίγους εἰλικρινεῖς καί ἀνιδιοτελεῖς ἀπό τούς πολλούς ὑποκριτές. Τίθεται ἐναντίον ὅλων τῶν πολιτικῶν παρατάξεων: «ἤ αὐτοί, ὅλοι μαζί, μέ τάς μοναρχίας των, τάς δασιλείας των, τάς δικτατορίας των, τούς φασισμούς των, τάς δημοκρατίας των - ἤ ἡμεῖς» <sup>46</sup>.

«Ὁ ὑπέρ τῆς ἀληθινῆς Δημοκρατίας ἀγών δέν θά ἔχη κομματικήν χροιάν, ἀλλά σαφῶς, ἀντικομματικήν, ἄρα ἀντιβενιζελικήν, ἀντιλαϊκήν, ὅλα τά ἀντί!»<sup>47</sup>. Τό δικό του ἰδεῶδες προσδιορίζει ὡς «συνειδητοποιούμενη κοινωνική δημοκρατία»<sup>48</sup>. Γράφει ἀκόμα: «Ἦσχι ὑπέρ μίας Βασιλείας ἀλλ' ὑπέρ μίας Δημοκρατίας πλέον λαϊκῆς, πλέον κοινωνικῆς ὅστε οὔτε ὁ κ. Βενιζέλος, οὔτε κανείς ἀντι-Βενιζέλος νά

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  101

ημπορη νά τήν παρακολουθήση ή νά τήν λάδη ὑπό τήν προστασίαν του διά νά της ἀλλοιώση τόν χαρακτηρα»<sup>49</sup>.

'Αλλά ἀπό τόν 'Οκτώβριο τοῦ 1935 ὁ Η.Α. διακόπτει κάθε ἐπαφή μέ τόν Μεταξᾶ καί ἀρχίζει ἔντονη ἀρθρογραφία κατά τῆς ἐπερχόμενης Δικτατορίας. Όταν ἔγινε τελικά ἡ 4η Αὐγούστου, ὁ Μπαστιᾶς ἔκλεισε τήν ἐφημερίδα του καί ἔγινε διευθυντής τοῦ 'Εθνικοῦ Θεάτρου καί Γενικός Διευθυντής Γραμμάτων καί Τεχνῶν στό ὑπουργεῖο Παιδείας. 'Ήδη ὁ Η.Α. εἶχε ἐγκαταλείψει τήν «'Ήχώ», ὅταν ὁ Μπαστιᾶς δημοσίευσε ταυτόχρονα συνεντεύξεις τοῦ Βενιζέλου καί τοῦ Γεωργίου Β'<sup>50</sup>.

Τό ὄνομα τοῦ Η.Α. εἶναι πρωτίστως συνδεδεμένο μέ τήν Ποιητική ᾿Ανθολογία. Ἡ πρώτη της ἔκδοση πραγματοποιήθηκε τό 1933 στίς ἐγκαταστάσεις τοῦ Πυρσοῦ καί ἦταν ἕνας μόνον τόμος μέ ἀνθολογημένα ποιήματα, φιλοτεχνημένος ἀπό τόν Φώτη Κόντογλου<sup>51</sup>. Ἔκτοτε ἔγιναν 11 ἐπανεκδόσεις, ἐκ τῶν ὁποίων οἱ δύο τελευταῖες ἀπό τόν γιό τοῦ Η.Α., Ρένο. Οἱ τόμοι ἔγιναν τρεῖς καί προσετέθησαν καί τέσσερις τόμοι ἀνθολογίας διηγήματος<sup>52</sup>.

'Επί 4ης Αὐγούστου, δ Η.Α. σταμάτησε νά λειτουργεῖ ὡς δημοσιογράφος, ἀρνούμενος νά ἐργασθεῖ ὑπό καθεστώς λογοκρισίας. Γιά νά ζήσει ἔκανε δουλειά «νέγρου» (ἐπιμέλειες, συγγραφή διδακτορικών γιά τρίτους, διορθώσεις, μεταφράσεις, κ.λπ.). Ταυτόχρονα ἦταν ἀρχισυντάκτης στήν Ἐπιθεώρηση Τοπικῆς Αὐτοδιοίκησης τῆς Ένώσεως Δήμων καί Κοινοτήτων (περιοδική ἔκδοση νομολογίας σχετικῆς μέ τήν τοπική αὐτοδιοίκηση), μέ ἀμοιδή 3.000 δρχ. τόν μῆνα. "Οταν ἦρθε ἡ Κατοχή, τό 1941, ἡ οἰκογένεια 'Αποστολίδη πεινούσε ήδη τόσο, ώστε ὁ κατοχικός λιμός δέν χειροτέρεψε τήν κατάσταση. Μέ μία εὔνοια τῆς τύχης, βάσει ένός νόμου - φωτογραφίας πού έξυπηρετοῦσε κάποιο πρόσωπο τῆς ἐποχῆς, δ Η.Α. δρέθηκε διορισμένος ἐκτός ὀργανισμοῦ στήν Ἐθνική Βιβλιοθήκη μέ βαθμό διευθυντοῦ, ὅπου καί παρέμεινε ώς τό 1959. Ἐπειδή δέν κατεῖχε ὀργανική θέση, διεκπεραίωνε μόνος ἐργασίες πού ἀνέθετε ὁ ἴδιος στόν ἑαυτό του (συνέταξε 350.000 δελτία)<sup>53</sup>.

Υπηρξε ίδρυτικό μέλος καί μέλος τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου της Ένώσεως Συντακτῶν, ὅπου ἐτέθη ἐναντίον παντός στεγαστικοῦ προγράμματος γιά δημοσιογράφους, διότι πίστευε ὅτι ὁ δημοσιογράφος πρέπει νά εἶναι ἀσυμβίβαστος καί ὅτι ὅταν ἀποκτᾶ σπίτι ἀστικοποιεῖται. Πρότεινε δέ, οἰοσδήποτε δημοσιογράφος λάβει θέση

ύπέρ οίασδήποτε μορφῆς λογοκρισίας, συμπεριλαμδανομένου καί τοῦ ποινικοῦ νόμου, νά διαγράφεται. Φυσικά οἱ θέσεις του δέν υἱοθετήθηκαν<sup>54</sup>.

Ἐπί Κατοχῆς δημοσίευσε στήν ἀνθολογία του ἀριστερούς λογοτέχνες. Ὁ λογοκριτής τῶν Γερμανῶν Κλέων Παράσχος τοῦ ζήτησε μόνον νά δγάλει τό φιλοσοδιετικό ποίημα τοῦ Ν. Λευτεριώτη «Χαῖρε Ρωσσία» καί ὁ Η.Α. τό ἀντικατέστησε μέ σατιρικό ποίημα τοῦ Λασκαράτου. Πολύ ἀργότερα, ἡ καραμανλική λογοκρισία ἐνέταξε τήν ἀνθολογία στήν μαύρη λίστα τῆς Διεύθυνσης ἀντικομμουνιστικοῦ ΓΕΣ καί ἀπαγόρευσε τήν κυκλοφορία της στά στρατόπεδα<sup>55</sup>.

Σέ τρία μικρά διδλιαράκια, τά « Ένάριθμα» (1967), τά « Υστερόγραφα» (1968) καί τά «Τελευταΐα» (1969), καθώς καί σέ μερικά ἄλλα σποραδικά κείμενά του, δ Η.Α. ἀποτύπωσε δλόκληρη τήν μοναχική, ἀπαισιόδοξη γιά τό ἀνθρώπινο εἶδος καί μελαγχολική του σκέψη. Ἐδῶ φαίνεται τό δασικό ἀναρχικό της ἰδεολογικό — περισσότερο: ὀντολογικό — ὑπόστρωμα. ᾿Ασχολεῖται στίς μικρές ἀριθμημένες (μέ ἐνιαία ἀρίθμηση καί στά τρία διδλιαράκια του: ἀπό 1 ἔως 1121) φράσεις του, μέ τά μεγάλα ζητήματα τῆς ζωῆς, τόν Θεό, τόν Ἦνθρωπο, τόν Ἔρωτα καί τόν Θάνατο.

'Ανάμεσα στούς ἀνθρώπους προτιμᾶ τούς ποιητές. «Μόνο τόν ποιητή ἀγάπα, ἀνεπιφύλαχτα, σέ κάθε ἄνθρωπο» γράφει (23). «Βρίσκε τον κι ἀγάπα τον!». ᾿Αγαπᾶ ὄχι τούς νικητές άλλά τούς ήττημένους, πού εἶναι «τό ἄλας τῆς ζωῆς»(71)<sup>56</sup>. ᾿Απεχθάνεται τούς δούλους, ἀκόμη κι ὅταν ὑπηρετοῦν ἀνώτερα ἰδανικά, ὅπως ἡ Ἐλευθερία (192). «Πῶς μπορεῖ ὁ χρόνια δοῦλος νά μήν εἶναι σέ πολλά ἀνυπόφορος ἀφέντης;» (722). Δέν ἔχει ψευδαισθήσεις γιά τούς ἀνθρώπους: «Κι ό πιό ἀκέραιος, ἀγγεῖο διάτρητο» (288). «Φίλος: έχθρός ἐν τῷ γεννᾶσθαι» (529). «"Οχι νά δυσπιστῆς κάποτε σέ κάποιους: ν' ἀπιστῆς πάντοτε πρός δλους καί σ' δλα» (923). "Αλλωστε, δέν ἐκτιμα ιδαιτέρως τούς περισσότερους: «δέ πά νά 'χουν κι ὄνομα κι ἐπώνυμο! Στό ψίτ ἀκοῦν ἀμέ $σως!» (970)^{57}$ .

Ἡ σχέση του μέ τό Θεῖο εἶναι σύνθετη, στήν οὐσία διαμαρτύρεται διότι ὁ κόσμος «κακῶς ἔ-χει»: «Τούτη τήν Πλάση, μιά φορά, Πλάστης δέν τήν ἔχει πλάσει» (714). «Ἄπιστος κι ἐπί-βουλος ὁ πανταχοῦ παρών» (987). Θέλει τόν Ἄνθρωπο σέ ἰσότιμη σχέση μέ τόν Θεό: «Σέ θέλω καί νά 'χης Θεό καί νά μήν προσκυνᾶς» (38). «—Μά ἄν δέν ὑπάρχει Θεός, — τί ὑπάρχει; 'Εσύ!» (65). Εἶναι πάντως σκεπτικιστής: «'Αφη-

μένοι σ' ἔναν ἄφαντο πιλότο...» (11). 'Αρνεῖται τήν 'Εκκλησία: «... ἕνα φαντό μωσαϊκό θαρρεῖς ἀπό κομποσκοίνια, ἀγκαθοσύρματα, φιδοπουκάμισα, ξυλόταβλες, σαπιόχελα, περιδέραια, σκουληκαντέρες, σωλῆνες, ἁγιοκέρια... ἄ, βέβαια! μπόλικα ἁγιοκέρια, διαβασμένα μ' ἀτελείωτα πατερημά ἀπ' ἀγιορείτη τραγογένη! ...» (961). Μά τελεικά: «Βεβαιότατα εἴμαστε θρῆσκοι, ὅσο δέ φαντάζεται κανείς ἀπ' τούς γύρω μας. Μόνο μέ τόν τρόπο μας. Τόσο κατάδικό μας, ὅπου αὐτός τουλάχιστον ὁ χῶρος μας θά κρατηθῆ ἀπάτητος ἀπό ὅλους»<sup>58</sup>.

Πεισιθάνατος: «Θ,τι κι ἄν ζυμώνουμε, χῶμα ζυμώνουμε» (73). «Ἡ ζωή, ὅποια ζωή: οἱονεί ζωή· ὁ θάνατος, ὅποιος θάνατος: τῷ ὄντι θάνατος!» (567). «Μή σέ γελᾶνε τά ρολόγια! Μιά ἡ ὥρα γιά σέ: δώδεκα παρά πέντε!» (702). «Εἴτε ψηλά πετᾶς, εἴτε βαρύτατος σέρνεσαι, ν' ἀφανιστῆς πρόκειται!» (973).

Ο κόσμος τοῦ φαίνεται ἄσχημος: «Ὁ ὅπνος ἔχει κ' ἐφιάλτες: ὁ ξύπνος μόνο ἐφιάλτες!» (314). «Πικρή, κατάψυχρη ζωή, νά μή σέ ζοῦσα...» (686). «Κακόγουστο καί ἀνιαρό θέατρο ποικιλιῶν ὁ Κόσμος!» (861).

Μοναδική πηγή άξιοπιστίας θεωρεῖ τήν προσωπική συνέπεια τοῦ ἀνθρώπου: «Στό τέλος - τέλος, ἐκεῖνοι τή δουλειά τους τήν ἔκαναν· ἐμεῖς κάναμε τή δική μας;» (1064). «Τί σοῦ λέν, πάλι, οἱ φοδερές καί τρομερές εὐθύνες "πρός τήν ἀνθρωπότητα" ὅλων ἐκείνων πού δέν ἔχουν συναίσθηση καμμία πρός τόν ἑαυτό τους;» (614). «Ἔλεγχε τίς αἰωρήσεις του ἔνδον ἐκκρεμοῦς!» (956). Καί ὄχι ἐπιδεικτικά: «Τόσο φρόντιζε νά δείχνεται πάντ' ἀκέραιος, πού πρῶτα μέ δαῦτο πρόδινε πώς δέν ἦταν!» (1086). Οὖτε πιστεύει στόν διάλογο, ὅταν αὐτός διεξάγεται μεταξύ ἡμιμαθῶν ἤ φαύλων: «Διάλογο! Διάλογο! Μέ ποιόν ποιός; "Λειντε ἀπό 'κεῖ! Αὐτός σᾶς ἐμάρανε!» 59.

Τόν σωστόν ἄνθρωπο τόν δλέπει μοναχικό: «Ἄν δέν ξαγρυπνᾶ κανένας μόνος μεγάλη νύχτα - πάρτο ἀπόφαση· εἴμαστε μόνοι, κατάμονοι, καί πᾶμε μέ τό ριζικό μας!!» 60. Καί ἀνιδιοτελῆ: «Μόν' ὅταν τό συμφέρον δέν σέ συμ-φέρει, δέν σέ κατωτερεύει» (912). «Κύριο γνώρισμα τῆς ἀληθινά προσωπικῆς καί οὐσιαστικῆς κατακτήσεως: τό ἀμετάδοτο - ἄρα καί ἐξωομαδικό, κι ἐξώσυρμο» (268). Ὁ ἄνθρωπος ὀφείλει νά κάνει διαρκῶς αὐτο-έλεγχο: «Δέν σ' ἀκούω ὅσο μ' ἔπαινο ἀρχινᾶς καί σ' ἔπαινο τελειώνης! Ν' ἀρχίζης μέ ψόγο καί νά καταλήγης σέ κατηγόρια, βαρειά αὐτοκατηγόρια, νά σ' ἀκούσω!» (396). Ὁ

ἄνθρωπος ὀφείλει νά εἶναι ἀνιδιοτελής: «Φτώχεια πού κρύβουν τά πλούτη!» (575) καί σεμνός: «Καί παναδύναμος ἄν εἶσαι, δέν νοεῖται ν' ἀκοῦς ἀπό σχέσιν ἰσχύος κανένα!» (593). «Εἶναι νά μήν ἀνησυχῆς, ἐάν ξάφνου σ' ἐπαινοῦν;» (924). Σχετικιστής: «Τί τό μή σχεδόν;» (977). Χωρίς ὑπερβολές: «Καί τό πολύ τό σκότος καί τό πολύ τό φῶς τυφλώνουν. Κι αἰτία: τό πολύ!» (897). ᾿Απερίσπαστος: «Νά καί μία μέρα πού δέν ἄκουσες νέα, δέ διάβασες τίποτε, δέν εἶδες τίποτε καί κανένα, κι ὡστόσο ζῆς!» (948). Ὁλιγαρκής: «Καί λιγώτερο φτάνει γι' ἀπαραίτητο!» (1018). «Δέν ἀφήνεις καί μερικά δίκια σου ἀνεκδίκητα!» (1092).

Ή στάση ἀπέναντι στόν θάνατο: «'Απ' ἄνθρωπο πού τρέμει τό θάνατο, σχέψη γενναία;» (1031). «Δέν εἶσαι γιά ζωή καί θά 'σαι γιά θάνατο;» (968).

Ό σωστός ἄνθρωπος πρέπει νά ἔχει αὐτεπίγνωση, νά μήν ὑπερτιμᾶ τίς δυνατότητές του (1094). Δημιουργικός: «Πλάστης, Κύριε, εἶστε; Πλάστης, λέω. Εἶστε;» (886). Καί συγκεντρωμένος: «Δέν εἶσαι πουθενά σάν εἶσαι παντοῦ» (947). Φιλαλήθης: «Τό πολύ - πολύ τσουρουφλισμένος, καψαλισμένος! 'Αλλά καμμένος, κεραυνωμένος ἀπ' 'Αλήθεια, ποτέ!» (398). Καί ἀξιοπρεπής προπάντων: «'Αρκεῖ ποτέ νά μή δαρυγκομήσουμε περισσότερο ἀπ' ὅ,τι στέκει σέ ἀνθρώπους πού ἀπό κάπου κρατοῦν»<sup>61</sup>.

Ό Η.Α. φοδᾶται τούς «φίλους»: «μοτε δύο τρεῖς ἀχόμα ἀπ' τούς ἐχθρούς σου νά λείψουν, μένεις πλέον ἔρμαιον τῶν φίλων... — καί πῶς νά σωθῆς!» (412). Θέλει ἡ ζωή του νά εἶναι γεμάτη: «Ἡ κάθε σου μέρα: πρώτη μέρα! Πρώτη καί τελευταία!» (439). ᾿Αλτρουϊστής: «Πρῶτα τό δίκιο τοῦ ἄλλου κι ὕστερα τό δικό σου» (851). ᾿Ανθρώπινος: «Τί νά τοῦ θυμηθῶ; Τά καλά του; Τά κακά του, μά τά γνησίως ἀνθρώπινα!» (662). Καί: «Ἡ μεγάλη ἀντοχή; συμφορά!» (823). Σημασία ἔχει ἡ ποιότητα καί ὅχι ἡ ποσότητα. «Ἅμα πληθαίνης τό λιγοστό, τ' ἀπολιγοστεύεις» (1008). Βιωματικός: «Σοβαρός αὐτόπτης μηδέν παθών, κατέθεσεν τί;» (890).

Γιά τήν πολιτική δράση, οἱ ἀπόψεις του εἶναι γνήσια ἀναρχικές καὶ ἐπαναστατικές: «Μόν' ὅταν τραβοῦμ' ὡς τ' ἄκρα ὅ,τι θέλουμε, θέλουμε!» (691). «Ἄναψε σύ τή φωτιά κι ἄστη! Δέν εἶναι γνωστική κυράτσα αὐτή, γιά νά φοδηθῆ καί νά μισοδρομήση;» (808).

«-Ποῦ' στ' ἐσεῖς, ἀφοῦ 'μαστ' ἐμεῖς; Χαλιά γιά νά πατοῦμε! - Πατᾶτε! Μόνο πού τά χαλιά γλυστροῦν πά' στούς πάγους καί τραβοῦν  $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  103

κατά τή θάλασσα - καταδόθρα!» (1107). «Μόν' ὅταν καθ' ὅλων κι ὑπέρ ὅλων μάχεσαι!» (892). «Πάστρεμα καί ἄγνεμα, ὄχι δρώμισμα καί μόλεμα - ὑπερελεθέρωση κι ὄχι ὑπερτυράννηση, ἡ 'Αναρχία» (1066). Εἴρων: «Καί τό ἀναγκαῖον κακόν, κακόν. Ἔ, λοιπόν;» (867). «—Τί νέα γιά τή Μπαρντό; Δέν ἔχετε νέα γιά τή Μπαρντό; Τότε τί ἔχετε;... — μπέ, μπέ...» (873).

Έν τέλει, τί μένει ἀπ' ὅλα αὐτά; «Θλο φωτογραφίες; Καμμιά σκοτογραφία;» (304). Ἡ λύπη; «Ἄκρα λύπη ἡ ἀναίτια λύπη!» (352). Τό φῶς; «Φέγγε τοὐλάχιστον τά κρύα σκότη, ὅπως μοῦ σκότιζες τά πυρωμένα φέγγη!..» (767). Τό φευγαλέο Τώρα, ἤ ἡ Αἰωνιότητα; «Τό ἔγχρονο ταΐζει τό ὑπέρχρονο, μά πού νά χορτάση!» (656). Τό κενό; «Σάν τό κενό σέ κατακλύζει νά μοῦ πεῖς τί γίνεται...» (1040). Ἡ ἔξοδος; «Μία εἶν' ἡ πόρτα σου. Τί τήν ψάχνεις;» (476). Τό τέλος; «... ἤ τάχα ἀμφέβαλλα πώς φριχτότερα θά πάθαινα ἄν ἐξακολούθαγα νά ζῶ;» (1088).

Οὐσιαστικά, ἡ δράση τοῦ Η.Α. εἶχε σταματήσει ἀπό τό 1935. Μετά τήν Κατοχή ἔμεινε ἐθελοντικά στό περιθώριο τῆς δημόσιας δράσης ὥς τόν θάνατό του<sup>62</sup>. Κέρδιζε τά πρός τό ζῆν μέ ἐπιμέλειες διδακτορικῶν διατριδῶν, ὑφηγεσιῶν καί καθηγεσιῶν, γιά ἐπιστήμονες διαφόρων εἰδικοτήτων, ἀκόμη καί ὀδοντιάτρους. «Διορθωτής, ὄχι χυρίως σδήστης;» (1047). Τό 1963 δ H.A. συνέγραψε καί παρέδωσε στόν γιό του τίς 'Οδηγίες παλιοῦ νέγρου γιά τήν ἐπιμέλεια ὕλης, ὅταν ὁ Ρένος ἀποφάσισε νά διοποριστεῖ γιά κάποιο διάστημα μ' αὐτόν τόν τρόπο. Μερικές ἀπ' αὐτές είναι ενδιαφέρουσες, χαριτωμένες καί ταυτόχρονα σημαντικές: «Σβηνε καί γράφε - μαλλον σβήνε παρά γράφε». «Κρύβε του τά κλεψιμέϊκα, συγκάλυπτέ τα». «Μετρίαζε τήν ἄπρεπη κ' έξοργιστική μεγαλοψυχία του, ὅπως καί τήν πέραν ένός μέτρου τάχα ταπεινοφροσύνη του». «Εού-ξού τῆς φτηνῆς φιλολογίας του». «Κάν' Έλληνικά τά καραμανλίδικά του, Έλληνικά τά ξενισματικά, Έλληνικά τά χαζοδασκαλίτικά του». «Σύνδενε τ' ἀσύνδετα, ἀποσυσχέτιζε τά ἄσχετα». «Υπόπτευε τά "ἄρα", τά "συνεπῶς", τά "συμπεράσματα". πού πολύ θά τό 'θελαν νά 'δγαιναν κάπως τέτοια, μά πῶς…» «Ξέρε πώς ιδίως γιά ὅ,τι δέν ἐννοεῖ μιλάει ὁ ἄνθρωπος». «'Απάλειφε τόν ἀνθυπολογιστή καί τόν δικολάδο γιά τόν δποῖον προωρίζονταν δ καθένας! (τό πῶς κατάντησε... "διολόγος" λ.χ. μήν τό ρωτᾶς!». «Μήν ἀφήνης τήν πνευματική ἀλητεία νά ἐμπαίζη τήν ἀφελῆ σοφία». «Δός του τόν τόνο, δόστου τό υφος - κάποιο υφος - πού νά του πάη!

(Γιά νά τόν ὀμορφήνης σέ πληρώνει. Ἐξωραϊστής μοῦ ἔγινες, ταλαίπωρε!)». «... δόστου ἐκεῖνο πού ἐκτιμοῦν οἱ μέλλοντες νά τόν κρίνουν, πού μπορεῖ ἄλλωστε καί νά 'ναι κι ἀπ' αὐτόν χειρότεροι μερικοί». «Νίδου καλά-καλά κάθε φορά πού τελειώνεις καί ζήτα συγγνώμη ἀπ' τ' Αγιο Πνεῦμα»<sup>63</sup>. Τό 1969 αἰφνιδίως παρέδωσε ὅλα του τά διδλία στόν γιό του Ρένο, κληρονομιά άπό «τόν παράδοξο ἐκεῖνον ἄρρωστο πού στάθηκε πατέρας σου»<sup>64</sup>, λέγοντας ὅτι θά σταματοῦσε τό ἔργο του ὅταν αὐτός τό ἀποφάσιζε, «καί ὄχι ὁ Γιαραμπῆς». Πέθανε στίς 24.4.1970, σέ ήλιχία 77 ἐτῶν. Σέ σχέση μέ τίς πολλές παθήσεις ἀπό τίς δποίες ύπέφερε, ἔζησε πολύ. «Δέ λές πού μέ λέξεις λιγώτερες ἀπ' τῶν δελφινιῶν μπόρεσα νά μιλήσω γιά τόσα πράγματα;» (864).

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Εἶναι χαρακτηριστικό ὅτι ὁ Νικόλαος ᾿Αποστολίδης ἀπέλυσε τελικά τόν Βάρναλη ἀπό δάσκαλο τοῦ έλληνικοῦ σχολείου τοῦ Πύργου, ὅταν ἀνακάλυψε τό ὄνομα τοῦ
  ποιητῆ στόν τοῖχο τοῦ σχολείου γραμμένο ἀπό τά παιδικά
  του χρόνια. Ὁ ᾿Αποστολίδης, σύμφωνα μέ τίς ἀφηγήσεις
  τοῦ γιοῦ του Ἡρακλῆ, σωσμένες ἀπό τόν Ρένο, ἦταν ἐξαιρετικά σκληρός ἄνθρωπος. Τελικά, οἱ Βούλγαροι ἀνταγωνιστές του συνέπηξαν τράστ μέ σύμβουλο ἕναν Αὐστριακό καί τήν ὑποστήριξη τῶν βουλγαρικῶν ἐθνικιστικῶν συμμοριῶν. Ὁ ᾿Αποστολίδης, γιά νά τούς ἐκδικηθεῖ, ἔρριξε τίς
  τιμές καί τούς κατέστρεψε οἰκονομικά, καταστράφηκε ὅμως καί ὁ ἴδιος καί ἔφυγε στήν Κωνσταντινούπολη (Ρένος
  ᾿Αποστολίδης, Ἅξονες, ἐκδ. Τά Νέα Ἑλληνικά, ᾿Αθήνα
  1979, σελ. 16-131).
- 2. « Ἄαα, ἐγώ δέν συγχωρῶ ποτέ τόν κόσμο, πού δέν ἐγνώρισα μητέρα! Μητέρα, ξεύρεις τί θά εἰπῆ;... Ἐγώ δέν τήν γνώρισα», ἔλεγε μεγάλος πιά. (Ρένος ᾿Αποστολίδης Ἅξονες, ἔ.ἀ. σ. 17). Ἡ μητέρα τοῦ Η.Α. εἶχε χρόνια φυματίωση.
- 3. Ὁ Η.Α. αὐτοειρωνευόταν ὅτι καί οἱ δύο εἶχαν ἄριστα στήν ζωγραφική. «Τόσο ἔνοιωθαν οἱ χαζοδάσκαλοί μας». Ρένος ᾿Αποστολίδης, Ἅξονες, ἔ.ἀ. σελ. 121.
- 4. Κάποιοι ἀπό αὐτούς φαίνεται ὅτι τό πραγματοποίησαν. Κατά τήν διάρκεια τῆς Κατοχῆς, οἱ Γερμανοί κατέστρεψαν τό χωριό πού εἶχαν δημιουργήσει. (Ρένος ᾿Αποστολίδης, Ἅξονες, ἔ.ἀ. σελ. 129).
- 5. «Πρῶτος πρῶτος συνεπλήρωσα τό χαρτί πού μᾶς δώσανε, καί στίς στηλες προσόντων, σπουδῶν, μετεκπαιδεύσεων κλ... κλ... ἔγραψα: "Έγγραφή στήν τελευταία τάξη τοῦ Γυμνασίου, καμμία σπουδή, καμμία εἰδίκευσις"! Φαντάσου τους στό Υπουργεῖο: "Μᾶς βρίζει". "Η τουλάχιστον: "Μᾶς κοροϊδεύει". Μά πῶς, ἀφοῦ εἶναι ἡ πᾶσα ἀλήθεια» (Τετράμηνα 10-11, σελ. 776-779, ἐπιστολή 10-10-1947).
- 6. «Κι δ κόσμος δλος, ἄλλωστε λάθος. Δέν παίρνει μερεμέτια» (Τετράμηνα, άρ. 1, σελ. 24).
  - Τετράμηνα, 12, σελ. 849.
- 8. Βλέπε στό διδλίο τοῦ Ρένου ᾿Αποστολίδη,  $KAI\Gamma E$ , ᾿Αθήνα 1982, σελ. 31-35.

- 9. Τά ἄρθρα τοῦ «'Αγνωσία», «'Αθρησκεία», «'Ανομία» δείχνουν έξαντλητική ἀφομοίωση τοῦ θέματος.
  - 10. ΚΑΙΓΕ, ἔ.ἀ., σελ. 171-178.
- 11. Κατηγορῶ, ἔκδ. Νέα Ἑλληνικά, ᾿Αθήνα 1965, σελ. 5-6.
  - 12. *Κατηγορῶ*, ἔ.ἀ., σελ. 5-6.
  - 13. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 6.6.1935.
  - 14. ibid.
  - 15. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 7.6.1935.
  - 16. «'Ηχώ τῆς 'Ελλάδος», <math>9.6.1935.
  - 17. ibid.
  - 18. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 20.5.1935.
  - 19. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 22.5.1935.
  - 20. idem.
  - «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 3.6.1935.
  - 22. «'Ηχώ τῆς Έλλάδος», 4.6.1935.
  - 23. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 23.5.1935.
  - 24. «'Ηχώ τῆς 'Ελλάδος», 4.6.1935.

  - 25. «'Ηχώ τῆς 'Ελλάδος», 5.6.1935.
  - 26. ibid.
  - 27. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 11.6.1935.
  - 28. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 6.6.1935.
  - «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 4.6.1935.
- 30. Τά ιδανικά ἄλλωστε δέν ώφελοῦν: «"Οσο ὁ κόσμος εἶναι μπλεγμένος στό μάγγανο τῶν ἰδανικῶν, θά πληρώνη τόν φόρο τοῦ πολέμου, εἴτε μέ τή μία μορφή εἴτε μέ τήν άλλη κι ή φορολογία θά εἶναι ή τελευταία πού θά λογαριάζεται» (Πρωΐα, παραλλαγή στό ίδιο θέμα, 11-7-1931).
  - 31. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 7.6.1935.
  - 32. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 12.6.1935.
  - 33. ibid.
  - 34. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 13.6.1935.
  - 35. ibid.
  - 36. ibid
  - 37. «'Ηχώ τῆς 'Ελλάδος», 12.6.1935.
  - 38. «'Ηχώ τῆς 'Ελλάδος», 15.6.1935.
  - 39. «'Ηχώ τῆς Έλλάδος», 16.6.1935.
  - 40. «'Ηχώ τῆς 'Ελλάδος», 15.6.1935.
  - 41. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 16.6.1935.
- 42. "Αλλωστε: «... δ ίστοριχός βίος εὕρηται ἔτι εἰς τήν άρχήν του». (Τετράμηνα, 3-4, σελ. 32), Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης, Φόρτισις τῆς «όμαδικῆς μνήμης» καί συνέπειαι αὐτῆς. Πρόδρομος ἀνακοίνωσις (τοῦ 1942) εἰς τήν ᾿Ανθρωπολογικήν Έταιρείαν.
  - 43. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 18.6.1935.
- 44. «Sui generis ἀγνωστικός, ἀπόλυτα ἄπιστος καί ἀπόλυτα ἀνιδανιστής» (Δ. Τσάκωνας, Ίστορία τῆς Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, Γ΄ τόμος, σελ. 1106-1109).
  - 45. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 23.6.1935.

  - 47. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 27.6.1935.
  - 48. ibid.
  - 49. «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», 30.6.1935.
- 50. Ἡ δημοσιογραφία του ὑπῆρξε «ὑπόδειγμα ἀντιδημοχοπιχοῦ καί ἀντιπαραπλανητιχοῦ δημοσιογραφιχοῦ στύλ» (Γ. Κουχτσόγλου, Ήρακλῆς Αποστολίδης, δ ἄριστος, Τετράμηνα, 6-7, σελ. 525-531).
- 51. «... ἡ ᾿Ανθολογία του ἀποτελοῦσε ἕνα corpus, πού δέν χρειάσθηκε ποτέ ἀναθεώρηση. Προσθῆκες ναί, ἀφαιρέσεις δμως ποτέ δέν τῆς ἔγιναν, παρά τό ὅτι στά χρόνια πού πραγματοποιήθηκαν οί πολλαπλές της ἐκδόσεις ἄλλαξε ριζικά ή εὐαισθησία τοῦ κοινοῦ - γιά νά μήν π $\tilde{\omega}$  ή γρα-

φή τῆς ποίησης» (Θ.Δ. Φραγκόπουλος, Τετράμηνα, 3-4,

- 52. «... διά τῆς ᾿Ανθολογίας χυρίως πρωτοαντιτάσσεται, οὐσιαστικά καί μέ πειστικά ποιητικά δείγματα, στόν Παλαμᾶ ὁ Καβάφης, ὅπως καί δίπλα στόν Σολωμό συντάσσεται δ Κάλδος... πρωτοεμφανίζεται ἐπίσης δ Σεφέρης... καί στίς κατοπινές ἐκδόσεις της αὐτή προδάλλει καί τόν Ἐλύτη, τόν Βρεττάκο, τόν Ρίτσο καί δλους τούς νεώτερους ἄξιους...» (Δ. Τσάκωνας, Ιστορία τῆς Νεοελληνικῆς Λογοτεχνίας, 'Αθήνα 1981, Γ΄ τόμος, σελ. 1106-1109). «Ή νέα ποίηση», γράφει ὁ ἴδιος, κατήργησε τίς "γνώμες" ὅποιων "άρμοδίων" καί τά ἔτοιμα ἀπό πρίν "κριτήρια"» (Η.Ν.Α. H Νέα Ποίηση, Τετράμηνα 8-9, σελ. 657-664). «Οἱ περισσότεροι ποιηταί... ἐθεωροῦσαν τήν ἔνταξή τους στόν ποιητικό χῶρο πού ἐχάρασσε αὐτός μέ τά "αὐθαίρετα" προσωπικά του κριτήρια ὧς ἕνα εἶδος ὑπέρτατης καί ἀδιαδλήτου κυρώσεως» (Π. Σπηλιωτόπουλος, Τετράμηνα 14, σελ. 1061).
- 53. Ὁ Η.Α. δέν συνέγραψε πρωτογενῆ ἔργα, πιθανῶς λόγω τελειομανίας, λόγω τῆς ὀδυνηρῆς αἴσθησης «πού προσφέρει στίς "ὑπερευαίσθητες" αὐτές φύσεις ἀκόμη καί ή ελαγίστη άδυναμία διατυπώσεως...» (Π. Σπηλιωτόπουλος, Τετράμηνα 14, σελ. 1061). Κάποτε ξεκίνησε νά γράφει μία κοινωνιολογία άλλά ἔσχισε τά χειρόγραφα (Γ. Κουχτσόγλου, Τετράμηνα 14, σ. 528).
- 54. Παρά τό «ξεπέρασμα ίστορισμῶν, συμβάσεων, "κατεστημένων" τρόπων κατανοεῖν, ἀξιολογεῖν καί κρίνειν», παρά τό γεγονός ὅτι ἦταν οὐσιαστικά καί πνευματικά ἀνέντακτος, (Γ. Κουχτσόγλου, Ἡρακλῆς Ἀποστολίδης, δ ἄριστος, Τετράμηνα 6-7, σελ. 525-531), δ Η.Α. ζοῦσε σέ ἕνα πολύ πειθαρχημένο καί αὐστηρό οἰκογενειακό καί κοινωνικό περιβάλλον, μέ τακτικούς συμποσιαστές τόν Γιάννη 'Αποστολάκη, τόν Φῶτο Πολίτη, τόν Σεραφείμ Μάξιμο καί πολλούς ἄλλους, ὅλους ἀδάμαντες ἡθικῆς άκεραιότητος, άνιδιοτέλειας καί ἐντιμότητος. ή συζήτηση διεξαγόταν βάσει αὐστηρῶν κανόνων διανοητικῆς πειθαρχίας πού δέν παραδιάζονταν ἀπό κανέναν. (Ρένος 'Αποστολίδης, Κατηγορῶ, σελ. 79-80). Αὐτή ἡ ἄκρα αὐτοπειθαρχία ἀποτελεῖ κλασσικό χαρακτηριστικό τῶν ἀναρχικῶν στοχαστῶν. Ὁ Γιῶργος Ν. Πολίτης (ἀποχαιρετισμός στόν Η.Α., Τετράμηνα 15, σελ. 1106) γράφει ὅτι «θαυμάζει τόν χείμαρρο τῆς εὐγλωττίας του, πού δέν ξέπεφτε ποτέ σέ φλυαρία... Ἐκεῖνος μιλοῦσε, κι ἐσύ λαχάνιαζες. Μά ἐνῶ σοῦ μιλοῦσε καί σέ κοίταζε, ἦταν τόσο ἀποτραδηγμένος στόν έαυτό του πού θαρροῦσες πώς ἔρχονταν τά λόγια του ἀπό πολύ μαχριά, σά νά μονολογοῦσε...».
- 55. «Ὁ ᾿Αποστολίδης εἶδε τήν ποίηση σάν φαινόμενο "αὐτό καheta' ἑαυτό", ἄσχετο πρός τούς δημιουργούς του μέ τίς πολιτικές ἤ ἄλλες διάφορες θέσεις τους: Αὐτό εἶναι Ποίηση καί μοῦ κάνει: αὐτό δέν εἶναι Ποίηση καί δέν μοῦ κάνει — "όποιοσδήποτε κι ἄν εἶσθε σεῖς κύριε...". Δίνοντας στόν Άποστολίδη μερικές χιλιάδες ποιήματα προκειμένου νά ἀνθολογήσει μερικά ἀπ' αὐτά, μέ σκεπασμένα τά ονόματα τῶν ποιητῶν τους θά ἀνθολογοῦσε τό ἴδιο ἀκριδῶς πού θά ἀνθολογοῦσε κι ἄν τά ὀνόματα τῶν ποιητῶν τους ήταν ξεσκέπαστα... Γιά πολλούς ἀπό μᾶς, πού δέν ἀνήκαμε σέ δργανωμένες δμάδες, πού δέν εἴχαμε χρηματικά μέσα καί πλάτες στά ἀνώτερα κοινωνικά στρώματα, πού μᾶς πολεμοῦσαν μάλιστα - ὄχι ἔντιμα..., (δ ᾿Αποστολίδης) ἀποτέλεσε τό πρῶτο στήριγμα τῆς πνευματικῆς μας παρουσίας ἐκεῖνα τά χρόνια, μέ τή γνώση του καί τήν ἀντικειμενικότητά του» (Τετράμηνα 3-4, σελ. 334-335).

 $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  105

- 56. Καί τούς νέους: «Ἐκτός κι ἄν δέν εἶναι γιά νά μιλήσουν οἱ νέοι, νά ἐκφρασθοῦν οἱ νέοι, νά χορέψουν οἱ νέοι γιά νά ζήσουν ὅπως τούς πρέπει κι ὅπως ὑπαγορεύει ὁ καιρός τους οἱ νέοι παρά εἶναι τάχα γιά νά ξερονοσταλγήσουμε τά παλαιά μας ἐμεῖς οἱ γηραιοί!... Μά ἄν περί αὐτοῦ λοιπόν πρόκειται, νά οἱ τάφοι μας, ἐκεῖ 'ναι τοι!... Καί μᾶς περιμένουν μιά ὅρα ἀρχύτερα! Δέν μπαίνουμε καί ζωντανοί μέσα;... Τί, ψέμματα δηλαδή νά λέμε;...» (Η.Α., Ἡ Νέα Ποίηση, Τετράμηνα 8-9, σελ. 657-664).
- 57. «Φτενό πράμμα ὁ ἄνθρωπος κι ὁ πιό ἄξιος: φριχτά ἀνήμπορος» (Τετράμηνα 13, σελ. 964, ἐπιστολή 1-2-1948). Καί ἄπιστο! « Ἐμεῖς δέ, ὁμολογουμένως, τούς παρατσιτώνουμε τούς γύρω μας. "Ως πότε νά βαστοῦν; "Αλλος τόσο, ἄλλος τόσο... Εἶδες καί κανέναν "ὡς τό τέλος;" Ἐγώ δέν εἶδα. Μά καί δέν περίμενα. "Οσο γι' αὐτό νά, μά τό Θεό ἀρχῆθεν: ἀπό κανένα!... Γι' αὐτό καί στοῦ ἀξιώτερου τό στρίψιμο μοῦ 'ρχόταν νά τοῦ πῶ: "Αργησες, ἀδερφάκι, ἄει, ξαναβρές τόν ἐαυτό σου καί τούς δικούς σου ἄειντε μπράβο!» (Τετράμηνα 13, σ. 964, ἐπιστολή 1-2-1948). Γιά τίς ἰδεολογίες: «οί τάχα μου "ἰ-δέες" κι οί τάχα μου "πεποιθήσεις" εἶναι φτηνή συγκάλυψη χρόνιας ἀνέχειας καί ἀτροφίας ἀπ' ἀγάπη» (Τετράμηνα 13, σελ. 974, ἐπιστολή 10-11-1948).
- 58. Τετράμηνα 10-11, σελ. 776-779, ἐπιστολή 30-10-1947.
  - 59. Ἐνάριθμα, σελ. 206.
- 60. Τετράμηνα 10-11, σελ. 776-779, ἐπιστολή 20-9-1947.
- 61. Τετράμηνα 10-11, σελ. 776-779, ἐπιστολή 30-9-1947.
- 62. «... δέ μ' ἀφήνει κι ἡ χαμαλίκα» (Τετράμηνα 13, σελ. 966, ἐπιστολή 25-2-1948).
- 63. Τετράμηνα 14, σελ. 1057-1059. Ὁ Η.Α. εἶχε πάψει ἀπό τό 1961 νά ἐπιμελεῖται καί οὐσιαστικά νά ξαναγράφει ὑφηγεσίες, καθηγεσίες κ.λπ. «ὑπό ἀπόλυτον ἐγεμύθειαν». Ἡ ἐμπειρία του ὀφειλόταν καί στήν πολυμάθειά του καί στήν ἐμπειρία του ὡς ἐγκυκλοπαιδιστοῦ.
  - 64. Τετράμηνα 13, σελ. 975, ἐπιστολή 9-3-1949.

#### ΑΝΕΚΔΟΤΗ ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ

- Συνέντευξη Ρένου 'Αποστολίδη στόν Μελέτη Η. Μελετόπουλο Καλοχαίρι 1995.
- Ήρακλῆ ᾿Αποστολίδη, «Ἐνάριθμα», ἔκδ. Τά Νέα Ἑλληνικά, ᾿Αθήνα (1967).
- Ήρακλῆ ᾿Αποστολίδη, «Ὑστερόγραφα» ἔκδ. Τά Νέα Ελληνικά, ᾿Αθήνα (1968).
- Ήρακλη ᾿Αποστολίδη, «Τελευταΐα», ἔκδ. Τά Νέα Ἑλληνικά, ᾿Αθήνα (1969).

Ρένου, Ἡρακλῆ καί Στάντη ἀποστολίδη, ἀνθολογία τῆς Νεοελληνικῆς Γραμματείας, ἔκδ. Τά Νέα Ἑλληνικά, ἀΛθήνα (11η ἔκδοση) 4 τόμοι.

- Ρένος, Ἄξονες, ἔκδ. Τά Νέα Ἑλληνικά, Ἀθήνα 1979, σ. 116-131.
- Ρένος, Κατηγορῶ, ἔκδ. Τά Νέα Ἑλληνικά, ᾿Αθήνα 1965, σ. 9-35, (ὅπου ἀναδημοσιεύονται τά ἄρθρα τοῦ Η.Ν.Α. στήν «Ἡχώ τῆς Ἑλλάδος», τό 1935).
- Ρένος, ΚΑΙΓΕ, Αθήνα, 1982, σ. 31-35 καί 171-8.

Τετράμηνα (τριμηνιαία ἐπιθεώρηση) τεύχη 1-17, 1974-1979, ὅπου τά έξης χείμενα:

- 7 ἀνέκδοτα κείμενα τοῦ Ἡρακλῆ ᾿Αποστολίδη (τεῦχος 2). Παναγιώτης Κανελλόπουλος: Ὁ μοναδικός «Δύτης - ᾿Ανθολόγος» φίλος μου Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης.
- $\Theta.\Delta.$  Φραγκόπουλος: Ήρακλῆς Ν. Άποστολίδης (τεῦχος 3-4).
- Ἡ. ᾿Αποστολίδης: ἀνακοίνωση στήν «᾿Ανθρωπολογική Ἑταιρία» (τεῦχος 3-4).
- Νικηφόρος Βρεττάχος: Η ίστορική μοναδικότητα τοῦ Η-ρακλῆ ἀποστολίδη (τεῦχος 3-4).
- 3 ἀνέκδοτα κείμενα τοῦ Η.Ν.Α. (τεῦχος 6-7).
- Γιάννης Κουχτσόγλου: Ήρακλῆς ᾿Αποστολίδης, ὁ ὕψιστος (τό ἐγώ καί τό μή εγώ ένός ἀγνωστικοῦ ἀναρχικοῦ. Μελέτη σκέψης, βιοθεωρίες κι᾽ ἔργο). (τεῦχος 6-7).
- Ήρακλῆς Ν. ἀΑποστολίδης: Ἡ Νέα Ποίηση (Θέσεις τῆς ἀνθολογίας) (τεῦχος 8-9).
- (τῆς συντάξεως): Ὁ Ἡρακλῆς ᾿Αποστολίδης (Στοιχεῖα καί Στιγμιότυπα), (τεῦχος 8-9).
- Ήρακλῆς Ν. ἀΛποστολίδης, Γράμματα στό Ρένο (τεῦχος 10-11).
- Ήρακλῆς Ν. ἀποστολίδης, ἀνομία Θαυμασμός Σκιαγραφία τοῦ Δημητρίου Γούναρη (τεῦχος 10-11).
- Σπύρος Γεωργαντᾶς: ᾿Αποσπασματικά (κρατημένα ἀπό τόν Η.Ν.Α.) (τεῦχος 12).
- Σημείωση γιά τήν Νίκη Ἡρακλῆ ᾿Αποστολίδη (τεῦχος 12).
- Ήρακλῆς Ν. ᾿Αποστολίδης, Γράμματα στό Ρένο (τεῦχος 13).
- Πάρις Τακόπουλος: Ὁ Ἡρακλῆς Ν. ἀποστολίδης, ὅπως τόν γνώρισα ὅταν ἔφευγε... (τεῦχος 13).
- Ήρακλῆς Ν. ἀποστολίδης, Ὁδηγίες παλιοῦ νέγρου γιά τήν ἐπιμέλεια τῆς ὕλης (τεῦχος 14).
- Παναγιώτης Σπηλιωτόπουλος: Ὁ Ἡρακλῆς ᾿Αποστολί-δης (τεῦχος 14).
- Ήρακλῆς ᾿Αποστολίδης: Σκέψεις τοῦ '43-'46 (τεῦχος 15).
- Δ. Γρ. Τσάκωνα, Ἱστορία τῆς Νεοελληνικῆς Λογοτεχνίας, τόμος τρίτος, ἔκδ. Λαδᾶ, ᾿Αθήνα 1981, σ. 1106-1110, κεφάλαιο μέ τίτλο: «Ἡρακλῆς Ν. ᾿Αποστολίδης, ὁ ὅλως τρίτος».



# Friedrich Nietzsche: Κείμενα γιά τούς Έλληνες

Μετάφραση: Βαγγέλης Δουβαλέρης

Τρόχειται γιά μιά σειρά χειμένων στήν πλειοψηφία τους ἀδημοσίευτων στήν Ἑλλάδα (διαλέξεις, σημειώσεις, «διαγράμματα» μαθημάτων χ.τ.λ.), μά χαί ἤδη δημοσιευμένων ἀπ' τά χατοπινότερα ἔργα του — τήν «Εὐφρόσυνη Ἐπιστήμη», τήν «Αὐγή», «Πέραν τοῦ χαλοῦ χαί τοῦ χαχοῦ» χ.ἄ. —, οὕτως ιστε νά δοθεῖ μιά ὅσο τό δυνατόν συμπληρωμένη ἀποδελτίωση τῆς σχέψης του γιά τούς ᾿Αρχαίους. Ὅπως θά διαπιστώσει ὁ ἀναγνώστης, στά πρῶτα χείμενα πού ὡς φιλόλογος δούλευε ὁ νεαρός Νίτσε, ὑπάρχουν ψήγματα τά ὁποῖα θά χρησιμοποιηθοῦν ἀργότερα, πλήρως ἐπεξεργασμένα, στό «διδλίο πού πάντα ὀνειρευόταν», χαθώς ἔγραφε στό φίλο του Ἔρδιν Ρόντε, τή «Γέννηση τῆς Τραγωδίας» - διδλίο πού 14 χρόνια μετά, ώστόσο, τό βρῆχε «ἀνυπόφορο, χαχογραμμένο, πομπῶδες, συναισθηματιχό» στήν «᾿Απόπειρα αὐτοχριτιχῆς» του τῆς β ἔχδοσης. Ὅπως χαί νά ᾽χει, εἴτε σημαντιχός εἴτε ἀσήμαντος ὡς φιλόλογος, χαθώς ἰσχυρίζονται μεριχοί - πάντως σημαντιχότατος χαί βαθιά ἐπιδραστιχός στή σχεψη χαί τήν οὐσία τοῦ ἀρχαιοελληνιχοῦ πνεύματος.

### 'Αγών 'Ομήρου<sup>1</sup>

Λέγοντας ἀνθρωπότητα, ἐννοοῦμε κατά βάση κάτι που διακρίνει τόν ἄνθρωπο ἀπό τή φύση. Στήν πραγματικότητα, ώστόσο, δέν ὑπάρχει τέτοιος διαχωρισμός: οἱ «φυσικές» καί οἱ λεγόμενες πράγματι «ἀνθρώπινες» ποιότητες ἄρρηκτες ἀναπτύσσονται ἐνταυτῷ. Ὁ ἄνθρωπος στίς ἀνώτερες κι εὐγενέστερες ἱκανότητές του εἶναι ὅλος φύση, καί φέρει ἐντός του τόν ἀλλόκοτο δυσμό της. Μάλιστα, οἱ τρομοκρατικές καί τάχα ἀπάνθρωπές του ποιότητες, ἴσως εἶναι τό γόνιμο ἔδαφος ἀκριδῶς ἀπ' ὅπου ὅλη ἡ ἀνθρωπότητα δύναται νά ἀνθίσει σέ ὁρμή, φρόνημα κ' ἔργο.

"Έτσι οἱ "Ελληνες, ὁ πιό καλλιεργημένος λαός τῆς 'Αρχαιότητας, διακρίνονται ἀπό ἕνα ἔδιον σκληρότητας - ἕναν τιγρίσιο πόθο γιά καταστροφή ἔδιον πού εἶναι ἐπίσης εὐδιάκριτο στό ἐναντιόμορφο κεῖνο ὑπερ-εἴδωλο τῶν 'Αρχαίων 'Ελλήνων, τό Μεγαλέξαντρο - ἀλλά μᾶλλον μέ φόδο τοῦτο θά μουδιάσει τίς καρδιές μας, καθ' ὅλη τήν ἱστορία καί τή μυθολογία τους, ἄν τούς προσεγγίσουμε μέ τήν πλαδαρή ἀντίληψη τῆς σύγχρονης «ἀνθρωπότητας»... 'Η σκηνή ὅπου ὁ 'Αλέξανδρος τρυπᾶ τά πόδια τοῦ Βάτι, τοῦ

γενναίου μαχητῆ τῆς Γάζας, καί τόν δένει ἀπ' τήν ἄμαξά του ζωντανό ἀκόμα γιά νά τόν σύρει στό ἔδαφος, μ' ὅλους τούς στρατιῶτες γύρω νά χλευάζουν, εἶναι μιά ἀποκρουστική καρικατούρα τοῦ ᾿Αχιλλέα πού παρόμοια κακοποιεῖ κάποια νύχτα τό κουφάρι τοῦ "Εκτορα: ἴδιον πού κι αὐτό ώστόσο μορφάζει προσδλητικά στά μάτια μας καί μᾶς κάνει ν' ἀνατριχιάζουμε: ἐδῶ κοιτᾶμε δλόισια στήν ἄδυσσο τοῦ μίσους! Μέ τό ίδιο συναίσθημα ίσως παρατηρήσουμε τόν άκόρεστο ἀλληλοσπαραγμό δύο Ἑλληνικῶν παρατάξεων, λόγου χάρη, στήν Κερκυραϊκή ἐπανάσταση. "Όταν ὁ νικητής μιᾶς μάχης μεταξύ τῶν πόλεων ἐκτελεῖ ὁλάκερο τόν ἀρσενικό πληθυσμό, τηρῶντας ἔτσι τούς νόμους τοῦ πολέμου, καί ξεπουλᾶ σκλάβους τά γυναικόπαιδα, δλέπουμε στήν ἔγκριση ένός τέτοιου νόμου ὅτι οί Έλληνες θεωροῦσαν τήν ἐλεύθερη ἀνάδυση όλου τοῦ μίσους τους σοβαρή ἀναγκαιότητα: τέτοιες στιγμές, τό φορτισμένο - σά θηρίο άνήσυχο πιά στή φυλακή του — συναίσθημα έδρισκε ἀνακούφιση: ἡ τίγρις σά χείμαρρος ὁρμοῦσε - λάγνη σκληρότητα στά τρομερά της μάτια. Γιατί ἆραγε ὁ ελληνας γλύπτης μορφώνει τόν πόλεμο καί τήν μάχη ξανά καί ξα $NEA\ KOIN\Omega NIOAO\Gamma IA$  107

νά, σέ ἀναρίθμητες ἐπαναλήψεις: τεταμένα κορμιά, μύες μές στήν ἄψη τοῦ μίσους ἤ τήν ὑπεροψία τοῦ θριάμδου τεντωμένοι, κορμιά μές στίς σουδλιές τοῦ πόνου νά σφαδάζουν πληγωμένα, δουτηγμένα στό θάνατο, νά ἐκπνέουν;.. Γιατί ἄραγε ὁλάκερος ὁ ᾿Αρχαιοελληνικός κόσμος ἀγαλλιάζει μέ τίς σκηνές τῶν μαχῶν τῆς Ἰλιάδας; Φοδοῦμαι ὅτι δέν τά ἀντιλαμβανόμαστε ὅλα αὐτά ἐπαρκῶς ἐλληνιστί. Θά φρίτταμε μᾶλλον ἄν ἐπρόκειτο ποτέ νά τά ἀντιληφθοῦμε ἔτσι.

Τί ὑπάρχει ὅμως πίσω ἀπ' τόν Ὁμηρικό κόσμο, ώς μήτρα κάθε τί ᾿Αρχαιοελληνικοῦ; Διότι μέσα σ' ἐχεῖνον τόν χόσμο, ἡ ἐξαίρετη καλλιτεχνική ἀκρίβεια, γαλήνη κι ἁγνότητα τῆς γραμμῆς, μᾶς ὑψώνει πάνω ἀπ' τό καθαυτό περιεχόμενο: μέσφ μιᾶς καλλιτεχνικῆς ἀπάτης, τά χρώματα φαίνονται πιό άπαλά, πιό ἤπια, πιό θερμά: μέσα στό ζωηρόχρωμο καί θερμό τοῦτο φῶς, οί ἄνθρωποι δείχνουν πιό καλόσυνοι, πιό συμπονετικοί. "Όμως τί ἀντικρύζουμε, ὅταν, δίχως τό 'Ομηρικό χέρι πιά γιά προστάτη κι δδηγό μας, πᾶμε πίσω, στήν προ-ομηρική ἐποχή; Μόνο νύχτα καί τρόμο - μιά φαντασία έξοικειωμένη στό φριχτό. Τί εἶδος γήινης ὕπαρξης ἀντανακλοῦν αὐτοί οί ἀποχρουστιχοί καί τρομεροί θεογονιχοί μύθοι; Μιά ζωή ύπό τό ἀπόλυτο κράτος τῶν παιδιῶν τῆς ζοφερῆς Νυκτός²: συγκρούσεις, λαγνεία, ἀπάτη, γηρατειά καί θάνατος. "Ας φανταστοῦμε γιά λίγο τήν ἀτμόσφαιρα τοῦ ποιήματος τοῦ Ἡσιόδου — τήν ήδη ἐπαρκῶς ἀποπνιχτική — ἀκόμη πιό θολή καί σκοτεινή, δίχως τούς κατευνασμούς καί τίς καθάρσεις πού ἔρεαν ἀπ' ἄκρη ὥς ἄκρη στήν Ἑλλάδα ἀπ' τούς Δελφούς κι ἀπό ἀναρίθμητες άλλες κατοικίες θεῶν. ἄς συνδυάσουμε τούτη τήν βαρειά Βοιωτική ἀτμόσφαιρα μέ τήν σκοτεινή ήδυπάθεια τῶν Ἐτρούσκων: τότε, μιά πραγματικότητα σάν κι αὐτήν θά ἀναμόγλευε ἀπό μέσα μας ἕναν κόσμο ἀπό μύθους στόν όποίον ὁ Οὐρανός, ὁ Κρόνος, ὁ Ζεύς και οἱ Τιτανομαχίες θά φάνταζαν ἀνακούφιση: σ' αὐτόν τόν ζόφερο, ή μάχη εἶν' ή σωτηρία ή σκληρότητα τῆς νίχης εἶν' ἡ ἀγαλλίαση τῆς ζωῆς στό ἀποκορύφωμά της.

Ἐξάλλου, ἀκριδῶς ἀπό τόν φόνο καί τήν ἐ-ξιλέωση τοῦ φόνου γεννήθηκε ὁ ᾿Αρχαιοελληνικός νόμος στήν ὅλη σύλληψή του· ἔτσι, δέ, ὁ εὐ-γενέστερος πολιτισμός κερδίζει τόν πρῶτο νικητήριο στέφανόν του ἀπ᾽ τόν δωμό τῆς ἐξιλέωσης τοῦ φόνου. Μετά ἀπό τό κῦμα κείνης τῆς αίματηρῆς ἐποχῆς, ἀκολουθεῖ ἕνα κοῖλον πού τέμνει βαθιά τήν ᾿Αρχαιοελληνική Ἱστορία. Τά ὀνόμα-



FRIEDRICH NIETZSCHE

τα 'Όρφέας, Μουσαῖος καί οἱ λατρεῖες τους, ἀποκαλύπτουν τίς συνέπειες, στίς ὁποῖες τό συνεχές θέαμα ένός κόσμου γεμάτου πόλεμο καί σκληρότητα ὁδηγεῖ: πρός μιά ἀπέχθεια γιά τήν υπαρξη, πρός τήν σύλληψη τῆς υπαρξης ὡς τιμωρίας καί ποινῆς - πρός τήν πεποίθηση ὅτι υπαρξη καί ἐνοχή εἶναι ἕνα καί τό αὐτό. "Όμως τοῦτες ἀκριδῶς οἱ συνέπειες, καθαυτές, δέν εἶναι 'Αρχαιοελληνικές: ἡ Ἑλλάδα, στό σημεῖο αὐτό, συμφωνεῖ μέ τήν 'Ινδία καί μέ τήν 'Ανατολή ἐν γένει. Ἡ ἀρχαιοελληνική εὐφυία εἶχε μιάν ἄλλη ἀπάντηση γιά τό ἐρώτημα «τί ἀξίζει μιά ζωή πολέμου καί νίκης;» - ἀπάντηση πού ἔδωσε καθ' ὅλη τήν ἱστορία της.

Γιά νά τήν καταλάδουμε, ἄς ξεκαθαρίσουμε κατ' ἀρχήν, ὅτι ἡ ᾿Αρχαιοελληνική εὐφυία ἀνέχτηκε τήν φοβερή παρουσία αὐτῆς τῆς ὁρμῆς, καί τή θεώρησε δικαιολογημένη· ἐνῶ τό ᾿Ορφικό κίνημα διαπνεόταν ἀπό τήν ἰδέα ὅτι μιά ζωή μέ τέτοια ὁρμή στήν ρίζα της δέν ἔχει καμίαν ἀξία. Ὁ πόλεμος καί ἡ χαρά τῆς νίκης ἦσαν πράγματα ἀναγνωρισμένα - καί τίποτα δέν ξεχωρίζει τόν ᾿Αρχαιοελληνικό κόσμο περισσότερο ἀπ' τόν δικό μας ὅσο ἡ χροιά, ἡ οὕτως προκύψασα, τῶν ἀτομικῶν ἠθικῶν ἐννοιῶν, λόγου χάρη, τῆς Ἔριδος καί τῆς ζήλειας. [...]

Κι ὄχι μόνον δ 'Αριστοτέλης, μά δλάκερη ή

έλληνική ἀρχαιότητα νοεῖ διαφορετικά ἀπό μᾶς τό μῖσος καί τή ζήλεια, καί τάσσεται σύμφωνη μέ τόν Ἡσίοδο, ὁ ὁποῖος σ' ἔνα σημεῖο καλεῖ κακιά (βαρεῖαν) τήν Ἔριδα³ — ἤτοι: κείνη πού ὁδηγεῖ τούς ἀνθρώπους σέ ἀλληλοεξοντωτικές συγκρούσεις —, ἐνῶ ὑμνεῖ μιάν ἄλλη Ἔριδα ὡς ἀγαθή⁴ - κείνη πού σάν τήν ζήλεια, τό μῖσος καί τόν φθόνο, σπρώχνει ὁρμητικά τόν ἄνθρωπο σέ δράση: μά δράση ὄχι ὑπό μορφή συγκρούσεων ἀλληλοεξόντωσης, ἀλλά ὑπό μορφή γλγώνων. Ὁ Ἕλληνας εἶναι ζηλόφθονος καί δέν θεωρεῖ ἐλάττωμα τό χαρακτηριστικό του αὐτό, ἀλλά δῶρο μιᾶς γενναιόδωρης θεότητας. Τί ἄδυσσος ἡθικῆς ἀντίληψης χαίνει ἀνάμεσα σέ κεῖνον καί σέ μᾶς!..

"Οσο μεγαλειώδης ὁ "Ελληνας τόσο λαμπρή καί ή φλόγα πού καίει μέσα του τῆς φιλοδοξίας καί καταδροχθίζει στήν πυρά της δποιονδήποτε τρέχει τήν ἴδια κούρσα. Ὁ ᾿Αριστοτέλης συνέταξε κάποτε εναν κατάλογο τέτοιων δίαιων 'Αγώνων ύψηλοῦ υφους: τό ἐντυπωσιακότερο τῶν άναφερόμενων περιπτώσεων είναι ὅτι κ' ἕνας νεκρός ἀκόμη μπορεῖ νά κάνει ἕναν ζωντανό νά κρυφοκαίει ἀπό ζήλεια. Έτσι σκιαγραφεῖ ὁ 'Αριστοτέλης τήν σχέση τοῦ Ξενοφάνη τοῦ Κολοφώνιου μέ τόν "Ομηρο. Δέν καταλαδαίνουμε τήν όλη δρμή πού ἄθησε τόν Ξενοφάνη νά ἐπιτεθεῖ στόν ἐθνικό ἥρωα τῆς ποίησης, ἐκτός κι ἄν φανταστοῦμε - ὅπως ἀργότερα καί μέ τόν Πλάτωνα — τόν φλογερό πόθο (πού πυροδοτεῖ ἀπ' τήν ρίζα της αὐτή τήν ἐπίθεση) νά λάβει τήν θέση τοῦ ἔκπτωτου ποιητῆ καί νά κληρονομήσει τήν δόξα του. Κάθε μεγάλος Έλληνας παραδίδει τόν πυρσό τοῦ ᾿Αγώνα κάθε μεγάλη ἀρετή πυροδοτεῖ ἕνα καινούργιο μεγαλεῖο. εταν ὁ νεαρός Θεμιστοκλής χάνει τόν υπνο του σκεπτόμενος τίς νίκες τοῦ Μιλτιάδη, ἡ ὁρμή του αὐτή, ἡ τόσο νωρίς ξυπνημένη, λυτρώνεται ἐπιτέλους κατά τόν μακρογρόνιο Άγωνα του μέ τόν Άριστείδη, γιά νά γίνει ἐν τέλει ἡ σπάνια καί γνησίως ἔνστικτη ίδιοφυΐα τῆς πολιτικῆς δράσης πού ὁ Θουκυδίδης μᾶς περιγράφει. Πόσο χαρακτηριστική εἶναι ἡ ἐρωταπόκριση, ὅταν ἕνας διακεκριμένος ἀντίπαλος τοῦ Περικλῆ ἐρωτᾶται ἄν ἐκεῖνος ἤ ὁ Περικλης είναι ὁ καλύτερος παλαιστής στήν πόλη, κι ἀπαντᾶ: «'Ακόμη κι ὅταν τόν ρίχνω κάτω, κεῖνος άρνεῖται ὅτι ἔπεσε, κ' ἐπιτυγχάνει τόν σκοπό του, πείθοντας ἀχόμη κι ὅσους τόν εἶδαν νά πέφτει».

"Αν κάποιος θελήσει νά ἐξετάσει τήν πεποίθηση αὐτή, ὅλως ἀνυπόκριτη στήν πιό ἀφελῆ της ἔκφραση — ὅτι δηλαδή ὁ ᾿Αγώνας εἶναι ἀπαραίτητος γιά τήν διατήρηση τῆς ὑγείας τοῦ κράτους — , τότε θά πρέπει νά συλλογιστεῖ τό πρωταρχικό νοήμα τοῦ ὀστρακισμοῦ, γιά παράδειγμα, ὅπως «προφέρεται» ἀπ' τούς Ἐφέσιους ὅταν ἐξορίζουν τόν Ἑρμόδωρο: «᾿Ανάμεσά μας κανείς ἄς μήν εἶν' ὁ ἄριστος εἰδάλλως νά φύγει καί μ' ἄλλους νά πάει νά ζήσει»<sup>5</sup>.  $\Gamma$ ιατί νά μήν εἶναι κανείς δ ἄριστος;  $\Delta$ ιότι τότε δ 'Αγώνας θά παύσει, κ' ή αἰώνια πηγή ζωῆς γιά τό ᾿Αρχαιοελληνικό κράτος θά ἐκτεθεῖ σέ κίνδυνο μεγάλο. [...] Στήν οὐσία, τοῦτος δ περίεργος θεσμός δέν ἀποτελεῖ δικλεῖδα ἀσφαλείας, ἀλλά ἔναυσμα γιά δράση: ὁ ἄνθρωπος πού ὑπερέχει (δεσποτικά τρόπον τινά) τῶν ἄλλων, παραμερίζεται ὥστε ν' ἀφυπνιστεῖ ξανά ὁ 'Αγώνας τῶν δυνάμεων' πρόχειται γιά μιά ἰδέα έχθρική πρός τήν «ἀποκλειστικότητα» τῆς εὐφυΐας ύπό τήν μοντέρνα ἔννοια, καί προϋποθέτει ὅτι στήν φυσική τάξη τῶν πραγμάτων ὑπάρχουν συνεχῶς ὄχι μία μά πολλές εὐφυίες, οί όποῖες ἀλληλοθέτονται σέ κίνηση, ἀκόμη κι ὅταν ἀλληλοσυγκρατοῦνται ἐντός τῶν ὁρίων τοῦ μέτρου. Αὐτός εἶναι ὁ πυρήνας τῆς Ἑλληνικής αὐτής ιδέας τοῦ ᾿Αγώνα: μισεῖ τήν κυριαρχία τοῦ ένός, καί φοδᾶται τούς κινδύνους της. Ἐπιθυμεῖ, ὡς προστασία κατά τῆς εὐφυΐας, μιάν ἄλλη εὐφυΐα.

Κάθε ταλέντο ν' αναδειχνύεται αγωνιζόμενο! νά ποιό ἦταν τό πρόσταγμα τῆς ᾿Αρχαιοελληνικής δημώδους παιδαγωγικής, ένῶ οἱ μοντέρνοι μας δάσκαλοι τίποτα δέν τρέμουν περισσότερο ἀπ' τήν ἀποδέσμευση τῆς λεγόμενης φιλοδοξίας... Κι ἀκριδῶς ὅπως οἱ νέοι ἐκπαιδεύοντο μέ ᾿Αγῶνες, οἱ παιδευτές τους μετεῖχαν κι αὐτοί σέ ᾿Αγῶνες μεταξύ τους. Οἱ μεγάλοι μουσουργοί-ποιητές Πίνδαρος καί Σιμωνίδης στάθηκαν πλάι-πλάι, δύσπιστοι καί ζηλόφθονες στό πνεῦμα τοῦ ᾿Αγώνα ὁ σοφιστής, ὁ μέγας διδάσκαλος τῆς ᾿Αρχαιότητας, συναντᾶ ἕναν ἄλλο σοφιστή: ὧς καί τό καθολικότερο πρότυπο ἐκπαίδευσης, μέσφ τοῦ δράματος, μοιράστηκε στόν κόσμο μόνον ύπό τήν μορφή μιᾶς συγκλονιστικής πάλης ἀνάμεσα στούς μέγιστους μουσικούς καί δραματουργούς. Τί θαυμάσιο! «'Αοιδός ἀοιδό δέ χωνεύει» $^6$ .  $^4$ Εν $\tilde{\omega}$  δ σημερινός ἄνθρωπος τίποτα δέ φοδᾶται περισσότερο ἀπ' τήν όποιαδήποτε προσωπικής χροιᾶς μαχητικότητα, δ Άρχαῖος Ελληνας γνωρίζει τόν καλλιτέχνη μόνον ώς μετέχοντα σέ προσωπική μάχη. Ἐκεῖ ἀκριδῶς πού ὁ ἕνας μυρίζεται τήν άδυναμία ένός καλλιτεχνήματος, δ άλλος άναζητεῖ τήν πηγή τῆς μεγαλύτερης δύναμής του!

Λόγου χάρη, κεῖνο πού ἔχει ἀπό καλλιτεχνική ἄποψη ιδιαίτερη σημασία στούς διαλόγους τοῦ Πλάτωνα εἶναι, ως ἐπί τό πλεῖστον, ἡ ἔκδαση ένός 'Αγώνα διεξαγόμενου μέ τήν τέχνη τῶν ρητόρων, τῶν σοφιστῶν καί τῶν δραματουργῶν τῆς ἐποχῆς του, τόν ὁποῖον ἐπινοεῖ προκειμένου νά πεῖ στό τέλος: «Δεῖτε! - μπορῶ κ' ἐγώ νά ἐπιτύχω κείνο πού οί μεγάλοι μου αντίπαλοι μποροῦν μάλιστα, ἐγώ τό μπορῶ καλύτερα ἀπ' αὐτούς! Κανείς Πρωταγόρας ποτέ δέν ἔπλασε μύθους ώραιότερους ἀπ' τούς δικούς μου. κανένας δραματουργός ἔργο ἔτσι παλλόμενο καί γοητευτικό σάν τό Συμπόσιό μου κανένας ρήτορας δέν ἔγραψε λόγους σάν ἐκείνους τοῦ Γοργία μου. Καί τώρα, τ' ἀποκηρύσσω ὅλα αὐτά καί καταδικάζω πᾶσαν μιμητική τέχνη! Ὁ ᾿Αγώνας μόνο μ' ἔκανε ποιητή, σοφιστή, ρήτορα». "Α, τί πρόδλημα ἀνοίγει ἐμπρός μας ὅταν διερευνοῦμε τήν σχέση 'Αγώνα καί Σύλληψης τοῦ καλλιτεχνήματος!..

'Ωστόσο, ἄν δγάλουμε τόν 'Αγῶνα ἔξω ἀπ' τήν ζωή τῶν Ἑλλήνων, κοιτᾶμε εὐθύς στήν προομηρική ἄδυσσο ένός τρομακτικά πρωτόγονου μίσους, ένός ἄσδεστου πόθου γιά καταστροφή. Τό φαινόμενο αὐτό δυστυχῶς ἐμφανίζεται ἀρχετά συχνά ὅταν μιά μεγάλη προσωπικότητα ϐγαίνει ξάφνου ἔξω ἀπό τόν ᾿Αγῶνα μέσφ μιᾶς πράξης ἐξαιρετικά λαμπρῆς, καί τίθεται hors de concours (: ἐκτός συναγωνισμοῦ) κατά τήν κρίση του καί κατά τήν κρίση τῶν συμπολιτῶν του. Τό ἀποτέλεσμα εἶναι δίχως ἐξαίρεση τρομακτικό: κι ἄν κάποιος έδῶ συμπεράνει ἐπιπόλαια ὅτι ὁ Ελληνας ήταν τάχα ἀνίκανος ν' ἀντέξει δόξα κ' εὐτυχία, θά πρέπει νά συμπληρώσει ὅτι ἦταν ἀνίκανος ν' αντέξει δόξα χωρίς περαιτέρω Άγῶνα, ἤ εὐτυχία μέ τήν παύση τοῦ ᾿Αγώνα. Δέν ὑπάρχει ἀντιπροσωπευτικότερο παράδειγμα ἀπ' τίς τελευταῖες πράξεις τοῦ Μιλτιάδη. Καθισμένος σέ μιά μοναχική κορφή, πιό πάνω ἀπό κάθε συναγωνιστή του αὐτός, μετά τόν ἀσύγκριτο θρίαμδό του στόν Μαραθῶνα, νιώθει ἕναν ποταπό πύρινο πόθο ἐκδίκησης νά ξυπνᾶ μέσα του ἐναντίον ἑνός Παριανοῦ, μέ τόν ὁποῖο συνδεόταν μέ μαχροχρόνια ἔχθρα. Γιά νά ἱκανοποιήσει αὐτόν τόν πόθο, καί δόξες καταχράται καί κρατικές ίδιοκτησίες καί ἀξιοπρέπειες καί τιμές - κι ἀτιμάζεται. [...] Ένας ἐπονείδιστος θάνατος σφραγίζει τήν λαμπρή ήρωική πορεία του, κι ἀμαυρωμένη τήν δείχνει ἐσαεί μπρός στίς μέλλουσες γενιές. Μετά τήν μάχη τοῦ Μαραθῶνα τόν τύλιξε ὁ φθόνος τῶν οὐράνιων δυνάμεων. Κι αὐτός ὁ θεϊκός φθόνος πυρώνει ὅταν θωρεῖ ἄνθρωπο δίχως ἀντίπαλο,

καθισμένο σέ μιά μοναχική κορφή τῆς δόξας. Μόνο οί Θεοί πλησίον του τώρα - κι ἄρα ἐναντίον του. Τόν παρασύρουν σέ πράξη ὕδρεως, καί κάτω ἀπ' τό δάρος της αὐτός γκρεμίζεται. "Ας σημειώσουμε έδῶ καλά ὅτι ὅπως ἀκριδῶς ἀφανίζεται ὁ Μιλτιάδης, ἀφανίζονται κ' οἱ δύο εὐγενέστερες έλληνικές πόλεις, ὅταν σύν ᾿Αθηνᾳ καί χεῖρα κίνει φτάνουν στό ἱερό τῆς Νίκης μέσω ἱπποδρόμου. Ἡ ᾿Αθήνα: πού κατέστρεψε τήν ἀνεξαρτησία τῶν συμμάχων της κ' ἔπειτα τιμώρησε σκληρά τήν ἀνταρσία τῶν ὑπηκόων της. ἡ Σπάρτη: πού διακήρυξε τήν κυριαρχία της ἐν Έλλάδι μετά τήν μάχη στούς Αἰγός Ποταμούς - ἀκόμη πιό σκληρά καί βίαια ἔφεραν κ' οἱ δυό τους, ὅμοια μέ τόν Μιλτιάδη, τήν ἴδια τήν καταστροφή τους ἀπό μιά πράξη ὕδρεως κι αὐτές, ἀποδειχνύοντας ὅτι χωρίς τόν φθόνο, χωρίς τήν ζήλεια καί τήν φιλοδοξία τοῦ ᾿Αγώνα, ἡ ᾿Αρχαία Έλληνική πόλις — σάν τόν Έλληνα ἀκριδῶς - ἐκφυλίζεται. Γίνεται κακιά καί σκληρή: γίνεται ἐκδικητική κι ἄθεη· μέ μιά λέξη: «προομηριχή»...

### Φιλοδοξία καλλιτέχνη7

Οί Ελληνες καλλιτέχνες, οί τραγωδοί λόγου χάρη, ἔγραφαν γιά νά θριαμδεύουν. Ἡ Τέχνη τους δλη μοιάζει άδιανόητη χωρίς τόν Αγῶνα: ή "Ερις ή ἀγαθή τοῦ Ἡσίοδου, ή φιλοδοξία, ἔδινε φτερά στό πνεῦμα τους. Αὐτή δέ ἡ φιλοδοξία πάνω ἀπ' ὅλα ἀπαιτοῦσε μέγιστη ἀρτιότητα γιά τό ἔργο τους στά δικά τους μάτια, καθώς έχεῖνοι ἐννοοῦσαν τήν ἀρτιότητα, δίχως νά σκεφτοῦν τή γνώμη καμιᾶς πλειονότητας σχετικά μέ τό τί τάχα θεωρεῖται ἄρτιο σ' ἕνα ἔργο τέχνης. "Έτσι, γιά πολύ καιρό, ὁ Αἰσχύλος κι ὁ Εὐριπίδης παρέμειναν ἀφανεῖς, ὥσπου μόρφωσαν κάποτε κριτές πού ἐν τέλει ἐπαίνεσαν τό ἔργο τους βάσει τῶν μέτρων πού ἐκεῖνοι ἔθεσαν. Έτσι πάλευαν γιά θρίαμδο κατά τῶν ἀντιπάλων τους, κατά τήν δική τους πάντα κρίση κ' ἐνώπιον τοῦ δικοῦ τους πάντοτε δικαστηρίου θέλαν πράγματι νά εἶναι πιό ἄρτιοι κ' ἔπειτα, πέρα ἀπ' τήν ὅποια ἀποδοχή τῆς δικῆς τους κρίσης, ἀπαίτησαν τήν ἐπικύρωση τῆς δικῆς τους ἀπόφασης. Ὁ ἀγώνας γιά τήν τιμή, ἐδῶ, σημαίνει «τό νά γίνεται κανείς ἀνώτερος καί νά ἐπιθυμεῖ τοῦτο νά φανεῖ καί δημόσια». "Αν τό πρῶτο λείπει καί τό δεύτερο ἐπιθυμεῖται παραταῦτα, τότε μιλᾶμε γιά ματαιοδοξία. "Αν τό δεύτερο λείπει καί δέν ἀναζητᾶται, τότε μιλᾶμε γιά περηφάνεια.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

- 1. Homer's Wettkampf, στό πρωτότυπο. Τό κείμενο γράφτηκε τό 1872 κ' εἶναι ὁ πέμπτος τῶν Πέντε προλόγων γιά πέντε ἄγραφτα διδλία (Fünf Vorrenden zu fünf ungeschriebenen Büchern), τῆς περιόδου 1870-1873 ἔργο ἀνέκδοτο στήν Ἑλλάδα.
  - 2. ἀΑναφορά στή Θεογονία τοῦ Ἡσίοδου (ΙΙΙ, 759).
- 3. `Αναφορά στό ¨Εργα καί Ἡμέραι τοῦ Ἡσίοδου (Ι, 14-16).
  - 4. "Ο.π., 21-24.
- 5. Ὁλόκληρο τ' ὡραῖο αὐτό ἀπόσπασμα τοῦ Ἡρακλείτου —ἐπίκαιρο καί σήμερα ἄλλωστε— (ἀπόσπ. 121 κατά τήν ἀρίθμηση τοῦ Diels) λέει: «ἄξιον Ἐφεσίοις ἡδηδόν ἀπάγξασθαι πᾶσι καί τοῖς ἀνήδοις τήν πό-
- λιν καταλιπεῖν, οἵτινες Ἑρμόδωρον ἄνδρα έωυτῶν ὀνήιστον ἐξέβαλον φάντες: ἡμέων μηδέ εἶς ὀνήιστος ἔστω, εἰ δέ μἡ, ἄλλη τε καί μετ' ἄλλων» [Κεῖνον πού πρέπει στούς Ἐφέσιους εἶναι νά πᾶνε ὅλοι νά κρεμαστοῦν ἀπό ἔφηβο κι ἀπάνω, καί στά παιδιά ν' ἀφήσουνε τήν πόλη, κεῖνοι πού τόν Ἑρμόδωρο, τόν ἄριστον ἀνάμεσά τους, τόν ἐξόρισαν λέγοντας: ἀνάμεσά μας κανείς ἄς μήν εἶν' ὁ ἄριστος: εἰδάλλως νά φύγει καί μ' ἄλλους νά πα' νά ζήσει].
- 6. «᾿Αοιδός ἀοιδῷ φθονέει»: Θεογονία Ἡσιόδου, στ. 26. Μετάφραση χωρίου ἀπό Σίμο Μενάρδο, Ἱστορία τῆς ᾿Αρχαίας Ἑλληνικῆς Λογοτεχνίας τοῦ Gilbert Murray, ἐκδ. Παπαδήμα, ᾿Αθῆναι 1974.
- 7. ἀπό τό ἀνθρώπινα, λίαν ἀνθρώπινα (Menschliches, Allzumenschliches), ένότητα 170.



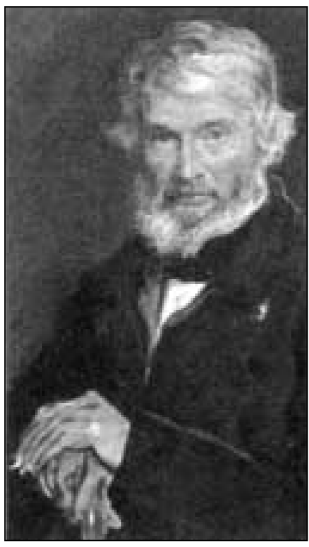
# Thomas Carlyle: Στατιστικές¹

Μετάφραση: Βαγγέλης Δουβαλέρης

🔻 ὐφυής πολιτικός δήλωσε ὅτι ὅλα ἀποδεικνύονται μέ τούς ἀριθμούς. Ἐμεῖς μελε-🗖 τήσαμε διάφορα διδλία στατιστικῆς, 'Aναφορές Στατιστικῶν Έταιριῶν, Αναφορές περί Κοινωνικῆς Μέριμνας γιά τούς Φτωχούς, κι άλλες Άναφορές, καί Φυλλάδια οὐκ ὀλίγα, μέ δλέμμα ἐπίμονο, ἐπικεντρωμένο στό ζήτημα τοῦτο τῆς Ἐργατικῆς Τάξης καί τῆς ἐν γένει κοινωνικῆς της θέσης στήν ᾿Αγγλία, μά χωρίς κάποιο ἀποτέλεσμα ἐπί τῆς οὐσίας, δυστυχῶς. Ἡ μιά δεδαίωση διαδέχεται τήν ἄλλη: σύμφωνα μέ τήν παλιά ἐκείνη παροιμία: «Σκέφτηκε δ στατιστικολόγος καί χτυπήσανε καμπάνες!»<sup>2</sup>. Οἱ στατιστικοί πίνακες μοιάζουν μέ ίστούς ἀράχνης, μέ τόν πίθο τῶν Δαναΐδων: εὔμορφοι καί δεκτικοί θεάσεως, ὄχι ὅμως κ' ἱκανοί νά στηρίξουν τ' ὅποιο συμπέρασμα. Οἱ πίνακες εἶναι ἔννοιες ἀφηρημένες, ἐνῶ τά Πράγματα ἄκρως συμπαγῆ, κ' ή ἀνάδειξη τῆς οὐσίας τους τόσο δύσκολη. 'Αμέτρητα τά στοιχεῖα. κι ὁ ἀποκλεισμός ἑνός μόνο σημαίνει ἴσως τόν ἀποκλεισμό τοῦ ἑνός ἐκείνου κρίσιμου στοιχείου ἀπ' τό ὁποῖο ἐξαρτιῶνται όλα τ' ἄλλα. Ἡ Στατιστική ὀφείλει νά εἶν' ἔντιμη, δάση πολλῶν ἐπιστημῶν μεγίστης σημασίας αὐτό ὅμως δέ σημαίνει πώς πρέπει ν' ἀφήνεται ερμαιο τῶν ἀνέμων. Τό ἴδιο καί κάθε ἐπιστήμη. Ὁ ἰθύνων νοῦς της νἇναι ἡ Σύνεση, καί κεῖνη νά δρίζει τήν πορεία της. Κρίσιμα καί μή κρίσιμα γεγονότα βαίνουν μαζί, αναπόσπαστα καί μονάχα ή Σύνεση μπορεῖ νά δεῖ καί νά διακρίνει. Μάταια στέλνει κανείς μύωπες κι ἀόμματους στίς ὄχθες ένός Πακτωλοῦ όσοδήποτε χρυσοῦ: χαλίκια μόνο θά βροῦν ἐνῶ οἱ ὁραματιστές κ' οἱ ἐρευνητές - αὐτοί μονάχα θά γυρίσουν μέ κόκκους χρυσοῦ στά χέρια. Καί πού οἱ μύωπες σᾶς προσφέρουν τώρα μετά ἐπισήμων δηλώσεων κ' ἐνοχλητικῆς πεισμονῆς, τό γεμᾶτο μέ χαλίκια καλάθι τους σάν τάχα χρυσάφι: ποιά μέτρα θά ληφθοῦν ὡς πρός αὐτό; Θά μπορούσαμε ἴσως νά ἐλπίσουμε πώς ἡ Στατιστική δαθμιαῖα θά

δελτιωθεῖ καί θά δεῖ κάποια προκοπή. "Όμως, ἐν τῷ μεταξύ, πολύ φοδοῦμαι ὅτι ὁ γκρινιάρης ἐκεῖνος σατιριστής εἶχε, ὡς δαίνουν τά πράγματα, ἐν μέρει δίκιο ὅταν ἔλεγε ὅτι «ὁ γνωστικός μελετᾶ τόν στατιστικολόγο, ὄχι διά νά λάδει γνώσιν, ἀλλά διά νά μήν ἐξαπατηθεῖ ἀπό τήν ἄγνοια». Μέ τί γαλήνια ἑτοιμότητα κάποιο μέλος μιᾶς Έταιρίας Παροχῆς Χρησίμων Πληροφοριῶν σᾶς κλείνει τό στόμα μ' ἕναν ἀριθμό! Θαρρεῖ ὅτι ἀπόσταξε τήν πανάκεια τοῦ ἑκάστοτε ζητήματος, κ' ἐπ' αὐτῷ τίποτ' ἄλλο τάχα δέν μπορεῖ νά λεχθεῖ. Χρειάζεται ὡστόσο νά ἐξετάσετε τήν ἀποσταγμένη του αὐτή πανάκεια καί νά διαπιστώσετε, ἀλίμονο, διόλου πρός ἔκπληξη, πώς ἦταν ἕνα μάτσο ἀνοησίες ἐν τέλει, γιά τά σκουπίδια.

'Ακούσαμε κάμποσες φορές τούς γόους καί τίς προφητεῖες ένός φιλεύσπλαχνου - θρηνητῆ τῶν φτωχῶν - Ἱερεμία, πού ἐκτοπίστηκαν ἀπό κάποιο εὐσύνοπτο στατιστικό στοιχεῖο τοῦ πιό κατηγορηματικού χαρακτήρα: Πῶς εἶναι δυνατόν ή κατάσταση τῶν φτωχῶν νά μήν δελτιώνεται; Δέν ἀποδείχτηκε, λοιπόν, πώς δ μέσος ὅρος ζωῆς στήν Άγγλία — κι ἄρα στήν πιό πολυάριθμη τάξη της ἐπίσης — αὐξήθηκε; Ὁ Ἱερεμίας μας ἦταν ὑποχρεωμένος νά παραδεχτεῖ ὅτι, ἄν τοῦτο ἦταν ὄντως ἀληθές, ἐπρόκειτο γιά ένα, δίχως ἄλλο, ἐκπληκτικό στοιχεῖο, διά τοῦ όποίου όλα ἐκεῖνα πού ὁ ἴδιος εἶχε συλλέξει ψηλαφῶντας ἄλλες πλευρές τοῦ ζητήματος, ἀνατράπηκαν ἀνεπανόρθωτα. "Αν ἡ ζωή διαρκεῖ περισσότερο, παναπεῖ πώς καί φθείρεται λιγότερο ἀπό ἐξωτερικές δυσχέρειες, ἀπό ἐσωτερική δυσφορία, ἀπό δυσκολίες παντός εἴδους - ναί: ἡ γενική κατάσταση τῶν φτωχῶν καλλιτερεύει ἀντί νά χειροτερεύει. Κι δ Ίερεμίας μας λοιπόν, έκτοπίσθη. Θσο γιά τήν «ἀπόδειξη»; Οἱ ἀναγνῶστες πού ἐνδιαφέρονται γιά τέτοιες ἀποδείξεις, μποροῦν νά τή δοῦν δημοσιευμένη ἐν πομπῆ καί παρατάξει στό φυλλάδιο τοῦ Charles Knight. ("Iσως δέ κι δ Ίερεμίας μας νά συμδουλεύεται τά



THOMAS CARLYLE

στοιχεῖα τοῦ φυλλαδίου αὐτοῦ). Ἐπίσης: οί στατιστικοί πίνακες τοῦ Northampton, συντεταγμένοι ὑπό  $\Delta$ ρ.  $\operatorname{Price}^4$  «ἀπό καταλόγους τῆς ἐνορίας τῶν Ἁγίων Πάντων, ἀπό τό 1735 ἕως τό 1780»· οί στατιστικοί πίνακες τοῦ Carlisle, ἀπό τόν Δρ. Heysham<sup>5</sup> μετά ἀπό ὀχτάχρονη μελέτη τῆς περιοχῆς - «οί μετρήσεις ἔγιναν δάσει τῶν πινάκων αὐτῶν» ὑπό τήν ἐποπτεία ἑνός ἄλλου δόκτορα: ἐπίσης: ἀπίστευτο «ἔγγραφο πού θεωρεῖται σημαντικό ἀπό ἀνθρώπους τῆς ἐπιστήμης, στήν Γαλλία...» - αλίμονο! σά νά απόδειξε τάγα τό βάθος τοῦ 'Ωκεανοῦ κάποιος πανοῦργος καί πολυμήχανος ἐπιστήμων μελετῶντας δύοτρία φύκια πού ξέβγαλε ή θάλασσα σέ κάποια παραλία! «"Οχι διά νά λάβετε γνῶσιν, ἀλλά διά νά μήν ἐξαπατηθεῖτε ἀπό τήν ἄγνοιαν» ἀκριδῶς!...

Ή κοινωνική θέση τοῦ ἐργαζόμενου σ' αὐτόν τόν τόπο — ἡ ἄλλοτε καί ἡ σημερινή θέση του,

εὐνοϊκότερη ἤ δυσχερέστερη — ἀποτελεῖ ἕνα ζήτημα στό όποῖο, διά τῆς Στατιστικῆς, καμμία λύση δέν δόθηκε ως τώρα. Ώς τώρα, μετά ἀπό ἀρκετούς πιά στατιστικούς πίνακες καί δηλώσεις, ή εντύπωση πού μένει εν τέλει στόν καθένα εἶναι χυρίως ὅ,τι ὁ ἴδιος εἰσπράττει καί δεδαιώνει κοιτάζοντας μέ τά δικά του μάτια τό άπτό τοῦτο φαινόμενο. Εἶν' ἡ μόνη μέθοδος - κ' ἐντούτοις ἡ πλέον ἀτελής. Ὁ καθένας ἀφήνει τό εὖρος τῆς δικής του παρατηρητικότητας ν' άπλωθεῖ ώς τά δρια τῆς γενικῆς ἐντύπωσης πρέπει, ὡς ἐπί τό πλεῖστον, ὅ,τι ὁ ἴδιος εἶδε καί δεδαίωσε, νά τό λάβει ώς δεῖγμα ὅλων ἐκείνων πού ὁ καθένας μπορεῖ νά δεῖ καί νά βεβαιώσει. Ἐξ οὖ κι ὅλες οἱ διαφορές ή οί διαφωνίες, οί εὐρέως διαδεδομένες κ' ἐπί μακρόν συνεχιζόμενες. τό πού σημαίνει δτι, πρός τό παρόν, κανένα μέσο ἤ ἐλπίδα δέν ὑπάρχει γιά μιά ίκανοποιητική κατάληξη. "Όταν τό Κοινοδούλιο ἀσχοληθεῖ μέ τήν Κοινωνική Θέση τῆς ᾿Αγγλίας — μιά κι ἀναγκαῖα κάποτε θά τό κάνει —, τότε ναί!, πολλά μποροῦν νά τροποποιηθοῦν! Έρευνες σοφά έρμηνευμένες, ἀκόμα καί σ' αὐτό τό πολυσύνθετο ζήτημα, θά δώσουν κάποια χρήσιμα (ὄχι ἄχρηστα) πορίσματα. Πλήν τό ζήτημα εἶν' ἄκρως πολυσύνθετο - κ' οί Στατιστικές ἔρευνες, καί χθές ὅπως καί σήμερα, μέ τά πενιχρά τους μέσα, μέ τήν μυωπία καί τόν άπερίσκεπτα έντονο δογματισμό πού τίς διέπει, άρκετά συχνά ὧς τώρα, δέν ἔριξαν φῶς πάνω του, μά πλάνη χειρότερη κι ἀπό σκοτάδι.

Τί συγκροτεῖ τήν εὐημερία ένός ἀνθρώπου; Πολλά· ἀπ' τά ὁποῖα ὁ μισθός πού εἰσπράττει καί τό ψωμί πού μ' αὐτόν ἀγοράζει, δέν ἀποτελοῦν παρά ενα προϋποθετικό στοιχείο. Μά ἄς δεχτοῦμε χάριν συζητήσεως ὅτι ὁ μισθός εἶναι τάχα τό πᾶν. ὅτι ἄπαξ καί γνωρίζουμε τόν μισθό τοῦ ἐργάτη καί τήν τιμή τοῦ ψωμιοῦ, γνωρίζουμε τά οὐσιώδη: ποιός εἶναι λοιπόν ὁ μισθός; Οί Στατιστικές ἔρευνες, χαμένες στήν παροῦσα πλάνη τους, δέν μποροῦν νά μᾶς ἀπαντήσουν. Ὁ μέσος όρος τοῦ ήμερομισθίου δέν ἐξακριδώθηκε σέ δποιοδήποτε τμημα αὐτης της χώρας ὄχι, στά σοδαρά, σέ χρόνους πού γενεές ἀπέχουν ἀπό μᾶς, μά κἄν στίς κοντινές μας δεκαετίες δέν έξακριδώθηκε διόλου: πέρα ἀπ' τό νά προδαίνουμε, λοιπόν, σέ συγκρίσεις μέ τό παρελθόν, τό ίδιο τό παρόν στέκει ἄγνωστο ἐμπρός μας. Κ' ἔπειτα δεδομένου τοῦ μέσου ἡμερομισθίου, ποιά ἡ σταθερότης τῆς ἐργασίας; Ποιά ἡ δυσκολία εὕρεσης έργασίας; Ποιές οἱ διακυμάνσεις ἀπό ἐποχή σ' ἐποχή, ἀπό χρόνο σέ χρόνο; Εἶν' ἄραγε σταθεροί κ' ὑπολογίσιμοι αὐτοί οἱ μισθοί, ἤ ταλαντευόμε-

νοι χι ἄρα μή ὑπολογίσιμοι, χλίνοντες πρός τήν φύση χαρτοπαίγνιου; Τό δεύτερο αὐτό στοιχεῖο - τῆς ποιότητας στό ὅλο ζήτημα τῶν μισθῶν εἶναι ἴσως ἀκόμα πιό σημαντικό ἀπό κεῖνο τῆς ποσότητας. Ἐπί πλέον ρωτᾶμε: Μπορεῖ πράγματι δ ἐργάτης, μέ τήν οἰχονομία καί τήν φιλεργία του, ν' ἀναδειχθεῖ κάποτε, ἤ εἶν' δλοκληρωτικά ἀποκλεισμένος ἀπ' τήν πιθανότητα αὐτή; Ποιές οἱ σχέσεις του μέ τόν ἐργοδότη του καί πῶς καθορίζονται; — ἀπό φιλικότητα κι ἀλληλοδοήθεια ή ἀπό ἀντιπαλότητα; [...] Έν ὀλίγοις: ως ποιό δαθμό μπορεῖ ἕνα ἀνθρώπινο πλάσμα νά εὐτυχήσει στήν θέση αυτή; Μέ τήν πεῖνα γερμένη ἀπειλητικά πάνω του, πολύ πιθανόν ἡ εὐτυχία του νάναι μικρή! Μά κ' ἐν μέσφ ἀφθονίας, ἡ δυσφορία κ' ή άληθινή δυστυχία του ἴσως νἆναι μεγάλες. Τά συναισθήματα τοῦ ἐργάτη, ἡ ἰδέα πού δ ίδιος σχηματίζει περί τῆς δίκαιης ἤ ἄδικης μεταχείρισής του ή γόνιμη ήρεμία, ή όλιγάρχεια κ' ή εὐμάρειά του ἀπ' τή μιά, κ' ή δριμεῖα δυσφορία του, ή ἀπερισκεψία του, ή οἰνοποσία του κ' ή δαθμιαία κατάρρευσή του ἀπ' τήν ἄλλη, πῶς νά τά δώσουν ὅλα αὐτά ἁπλοῖ ἀριθμοί;... Τόσα καί τόσα μένουν ἀκόμη ἀνεξακρίδωτα — καί διόλου εὔχολο νά ἐξαχριδωθοῦν τά περισσότερα! Έως ὅτου προδάλλει, ἀνάμεσα ἀπό λογῆς-λογῆς ψευτοζητήματα, ή Κοινωνική Θέση τῆς Άγγλίας – ἐντός ἀλλά κ' ἐκτός Κοινοδουλίου – , μαζί μέ νέους ἐρευνητές καί νέες μεθόδους, ἐλάχιστα πρόκειται πράγματι νά έξακριδωθοῦν.

Σκεφτήκαμε συχνά ὅτι, γι' αὐτό τό θέμα, ἕνα μόνο στοιχεῖο θ' ἀρχοῦσε — στοιχεῖο πού τά μαθηματικά μποροῦν πράγματι νά μᾶς δώσουν: άποταμιεύει (μέ τόν ὅποιο μισθό του) ὁ ἐργάτης ή όχι; Ἡ ἀποταμίευση δείχνει πώς ή θέση του, ὅσο ψυχικά ἤ σωματικά ἐπώδυνη, δέν εἶναι πάντως ἀπελπιστική: πώς προσμένει καλύτερες μέρες κι δδεύει δραστικά πρός αὐτές. πώς ὅλα τά καλά καί τά κακά τῆς μοίρας του φωτίζονται (ἔστω ἀχνά) ἀπό μία παρήγορη ἀχτῖδα ἐλπίδας, - πού εἶν' ή στερνή κ' ή πρώτη, ἤ μᾶλλον ή μόνη παρηγοριά τοῦ ἀνθρώπου, θά 'λεγε κανείς.  $\Delta$ ιαδίδεται τό ἔθος τῆς ἀποταμίευσης, ἤ συμβαίνει τό ἀντίθετο; Καθόσον δ συγγραφέας τούτου τοῦ κειμένου μπόρεσε ὁ ἴδιος νά δεῖ: φθίνει, καί σέ πολλές περιοχές μάλιστα έξέλιπε. Κ' ή Στατιστική - ἀνοίγει τό λογαριασμό τῶν καταθέσεών της κι ἀπαντᾶ: «Διαδίδεται ταχέως». Δέ λέω! Μακάρι νά 'ταν ἔτσι! Πλήν δ συγγενής τοῦ μυθικοῦ κείνου πίθου τῶν Δαναΐδων χαρακτήρας τέτοιων ἔντεχνα κατασκευασμένων ἐγγράφων εἶν' ἀρκετά ἔκδηλος. [...]

Αὐτά εἶν' ἐρωτήματα τά ὁποῖα, ἐάν εἶχε πράγματι τεθεῖ τό ἐν λόγῳ ζήτημα (τῆς Κοινωνικής θέσης τής Άγγλίας) ἐπί τάπητος, δέ θά ἔμεναν ἔτσι σκοτεινά γιά νά χρειαστεῖ λαμπάδες νά μαζευτοῦν νά τά φωτίσουν!6 "Οσο βρίσκονται έκτός τῆς ἡμερήσιας Κοινοβουλευτικῆς ρουτίνας, θά 'πρεπε δαθιά νά μελετηθοῦν — καί πάντως νά κοιταχτοῦν (ἔστω καί τυπικά) μ' δποιονδήποτε τρόπο. Νομοθετικό σῶμα πού συντάσσει νόμους γιά τήν Ἐργατική Τάξη μή ἔχοντας πλήρη γνώση τέτοιων ζητημάτων, νομοθετεῖ στά τυφλά - μή ὑπεύθυνα, οὔτε πάντως πρός θετικά ἀποτελέσματα. Τό ἀπλό καί θεμελιῶδες ἐρώτημα: «Μπορεῖ ὁ ἐργαζόμενος σ' αὐτήν τήν χώρα, δ πρόθυμος νά δουλέψει, νά δρεῖ πράγματι δουλειά καί νά ζήσει ἀπ' αὐτήν;» εἶν' ὥς τώρα ζήτημα ύποθέσεων κ' ισχυρισμῶν μόνο. δέν μπορεῖ ν' ἀποδειχτεῖ ἀπό ἀξιόπιστα στοιχεῖα: τό Νομοθετικό σῶμα, ἐφησυχασμένο στήν τυφλή του μέθοδο, δέν γύρεψε ἀχόμη κανένα στοιχεῖο. Ψηφίζουν τό Νέο τους Νόμο Κοινωνικῆς Μέριμνας γιά τούς Φτωχούς, δίχως τό παραμικρό γιά δλα αὐτά στοιχεῖο. Μήπως δ Νέος τοῦτος Νόμος δέν εἶναι τίποτ' ἄλλο ἀπό ἕνα experimentum crucis προκειμένου νά έξακριδωθοῦν ὅλα αὐτά;... Ὁ Χαρτισμός εἶναι μιά ἀπάντηση, ὄχι καταφατική προφανῶς.

#### ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ

1. Παρμένο ἀπ' τό δοχίμιο τοῦ Carlyle Chartism (Χαρτισμός), πού γράφτηκε τό 1839. Σύμφωνα δέ μέ τό σχετικό ἄρθρο τῆς Μπριτάνικα: Χαρτισμός: βρεταννικό ἐργατικό κίνημα τοῦ 19ου αἰώνα, πού γεννήθηκε μές στίς συνθήκες τής οἰκονομικής κρίσης τοῦ 1837-1838, ὅταν ἔγιναν αἰσθητές σ' ὅλη τήν Βρεταννία οἱ συνέπειες τῆς ὀξυμμένης ἀνεργίας καί τοῦ New Poor Law Amendment Αct (Νόμος Κοινωνικῆς Μέριμνας γιά τούς Φτωχούς) πού ψηφίστηκε τό 1834. Ἡ ὀνομασία τοῦ κινήματος προῆλθε ἀπό τήν «Χάρτα τοῦ Λαοῦ» (People's Charter), σχέδιο νόμου πού συνέταξε ὁ ριζοσπάστης / συνδικαλιστής ήγέτης William Lovett, τό Μάιο τοῦ 1838. Τό κείμενο τῆς Χάρτας περιελάμβανε: 1) δικαίωμα ψήφου για ὅλους τούς ἄρρενες, 2) ἴσες ἐκλογικές περιφέρειες, 3) μυστική ψηφοφορία, 4) κοινοδούλιο μέ ἐτήσια διάρκεια, 5) παροχή μισθοῦ στούς δουλευτές, 6) κατάργηση περιουσιακῶν προϋποθέσεων γιά τήν εἴσοδο ένός ὑποψηφίου στό Κοινοδούλιο.

2. As the Statist thinks, the bell clinks. O Carlyle διασκευάζει έδῶ τήν παροιμία «As the fool thinks, the bell clinks», (: Σκέφτηκε δ χαζός καί χτυπήσανε καμπάνες).

- 3. Διακεκριμένος στατιστικολόγος τῆς ἐποχῆς.
- 4. Γιατρός κ' εὐεργέτης τοῦ Carlisle.
- 5. Οι λαμπαδηφορίες (torch-light meetings) ήταν μία ἀπ' τίς συνήθειες τοῦ χινήματος τοῦ Χαρτισμοῦ (Penguin Classics: Thomas Carlyle - Selected Writings, 1986, Notes - σελ. 372).

# 6ι6λιο-

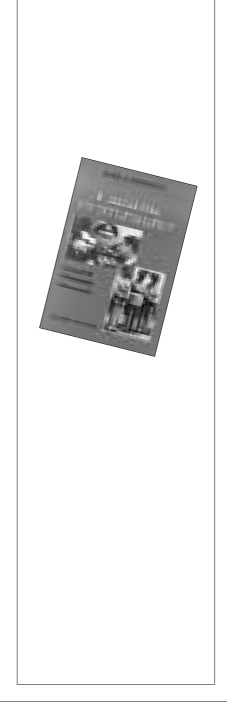
Έπιμέλεια: Δημήτρης Τσατσούλης Χριστίνα-Παναγιώτα Μανωλέα

## Βιβλιοχριτιχή

# Μελέτης Η. ΜΕΛΕΤΟΠΟΥΛΟΣ, ή δικτατορία τῶν συνταγματαρχῶν, ἐκδ. Παπαζήση, ᾿Αθήνα 1996, σελ. 470.

Ο Μελέτης Η. Μελετόπουλος ἀνήχει στήν νέα γενιά τῶν καλά καταρτισμένων ἐπιστημόνων, μέ γερές ρίζες ἑλληνικότητας (λόγω ἀγωγῆς καί καταγωγῆς), πού «λιπάνθηκαν» μέ λαμπρές σπουδές στό έξωτερικό. Έχει στό ἐνεργητικό του, παρά τό νεαρό τῆς ἡλικίας του (γενν. τό 1962), πλούσιο ἐπιστημονικό ἔργο στόν τομέα είδικά τῶν κοινωνιολογικών έρευνών. Τό διδλίο του «Ἡ Δικτατορία τών Συνταγματαρχῶν», πού ἐκδίδεται μέ τήν γνωστή φροντίδα τῶν ἐκδόσεων Παπαζήση, εἶναι, τολμῶ νά πῶ, ἡ πρώτη ἐπιστημονική προσέγγιση τῆς περιόδου καί τοῦ «γεγονότος» πού ξεφεύγει ἀπό τά ὅρια τῆς παμφλετογραφίας καί τῆς πολιτικῆς καταγγελίας. Θά κέρδιζε μάλιστα περισσότερο τό διδλίο, ἄν ὁ συγγραφέας ἀπόφευγε κάποιους εὔκολους γαρακτηρισμούς (6λ. Χαρακτηρισμό Λαδᾶ στήν σ. 184 καί Θεοφύλακτου Παπακωνσταντίνου σ. 203 κ.ἄ.). Αὐτό πού τολμ $\tilde{a}$  – καί ίδιαιτέρως τόν τιμ $\tilde{a}$  — εἶναι ὅτι ὁ M.H.M., ώς νέος, παιδί τότε στήν δικτατορία, δμολογεῖ ὅτι «ὁ βασιλιάς εἶναι γυμνός». εΟτι ἡ πολυθρύλητη ἀντίσταση τοῦ λαοῦ στήν δικτατορία ὑπῆρξε ἔνας καλοπλεγμένος - ζωτικός γιά κάποιους - μύθος. Γράφει: «Ἐνῶ ἡ ἀντίσταση κατά τῶν Γερμανοϊταλῶν τήν περίοδο 1941-1944 ἀποτέλεσε ἕνα πραγματικό ἔπος ένός δλόκληρου λαοῦ, ἡ ἀντίσταση κατά τῆς Δικτατορίας ἦταν ὑπόθεση μερικῶν ὀργανώσεων, κινήσεων καί ὁμάδων, πού δέν ἀπέχτησαν ποτέ μαζικό χαραχτῆρα καί παρέμειναν ὑπόθεση τό πολύ μιᾶς ξκατοντάδας ἀνθρώπων ἡ κάθε μία» (σσ. 139-140). Κάποια μεμονωμένα περιστατικά, ἐνίοτε συγκινητικά ἀλλ' ἀτελέσφορα, «δέν χαραχτηρίζουν τήν συνολιχή στάση τοῦ λαοῦ ἔναντι τοῦ καθεστῶτος, ἀκόμη καί ἄν ἀποτελοῦν ἡρωϊκό ἄλλοθί του» (σ. 140). "Αρα, καταλήγουμε στό συμπέρασμα ὅτι οἱ πολιτιχοί μέ τίς ἀτασθαλίες τους ἄνοιξαν τόν δρόμο, οί συνταγματάρχες ἐπωφελήθηκαν καί ὁ λαός ἀνέχθηκε. Ἡ ὅποια ἀντίστασή του ἦταν παθητική ἔχι ἐνεργητική. Κυρίως περιπαικτική. Όφείλει δ Μ.Η.Μ. σέ νέα ἔκδοση νά προσέξει τόν ρόλο πού ἔπαιξαν τότε τά περίφημα «ἀνέκδοτα».

Μιά ἄλλη ἀλήθεια πού σκοπίμως παραβλέπεται εἶναι αὐτό πού



γράφει στόν πρόλογο ὁ ἐκδότης Βίκτωρ Παπαζήσης, ἕνας ὄντως ἀντιστασιακός: «Τήν χούντα τήν ἔκαναν οί Ελληνες, τήν ἀνέχθηκαν οί Ελληνες καί τήν ἀνέτρεψαν οἱ Τοῦρκοι»! (σ. 14). "Οντως, μία δικτατορία δέν ἔρχεται, τήν φέρνουμε μέ τήν πολιτική συμπεριφορά μας, καί εἶναι ἔλλειψη γενναιότητας νά φορτώνουμε τήν εὐθύνη τῆς χούντας στό σῶμα τῶν Ἑλλήνων ἀξιωματικῶν καί ν' ἀφήνουμε στό ἀπυρόδλητο τό «σῶμα» τῶν πολιτικῶν καί ἡμῶν τῶν πολιτῶν. Θλοι, σέ μικρό ή μεγάλο δαθμό, έχουμε τήν εὐθύνη μας καί εἶναι ἀνευθυνότητα νά ρίχνουμε τήν εὐθύνη στόν ξένο παράγοντα, πού ἀσφαλῶς ἐπωφελεῖται, ὅταν ἕνας λαός γαλουχεῖται μέ ψευδαισθήσεις. Ἡ δικτατορία δέν ἦλθε σάν «κεραυνός ἐν αἰθρία». Εἶχε τή δική της προϊστορία. Γι' αὐτό σωστά δ Μ.Η.Μ. προτάσσει μιά ἱστορική εἰσαγωγή κατά χρονολογικούς σταθμούς (σσ. 21-28) καί τό χρονικό τοῦ ᾿Απριλιανοῦ Αρμαγεδῶνος (σσ. 29-46). Στή σ. 38 μνημονεύεται ή αὐτοπυρπόληση, σ' ἔνδειξη διαμαρτυρίας τοῦ φοιτητῆ Κ. Γεωργάκη στήν Γένοβα (19 Σεπτεμβρίου 1970), γεγονός πού παραδόξως λησμονεῖται ἀπό τούς ζῶντες καί δρῶντες «ἀντιστασιακούς» φορεῖς. Θά ἔπρεπε ὅμως δ Μ.Η.Μ. νά σταθεῖ καί στήν περίπτωση τοῦ λαμπροῦ ἐρευνητῆ τῆς Γεωπονικής Φραγκόπουλο, πού αὐτοκτόνησε γιά λόγους εὐθιξίας. Κι αὐτή ή περίπτωση παραδόξως λησμονεῖται.

Ό Μ.Η.Μ., γιά νά πατήσει σέ μία terra firma γιά κοινωνιολογική ἀνάλυση, κάνει μίαν ἔρευνα γιά νά ἐξετάσει τήν κοινωνική καί οἰχονομιχή «καταγωγή» τῶν πρωτεργατῶν. Τό συμπέρασμα εἶναι πώς οἱ περισσότεροι εἶχαν ἀγροτική, μικροαστική καί παλαιοελλαδίτικη καταγωγή. Οἱ πρόσφυγες, μέ ἐξαίρεση τῶν ἀγνώστων στοιχείων 'Ασλανίδη, ἀπουσιάζουν! Σάν ἀνθρώπινοι τύποι οἱ πρωτεργάτες ἀνήκουν στήν κατηγορία, γιά νά μεταχειρισθώ μία ἔκφραση τῆς ψυχολογίας, τοῦ Homo Dublex (Διπλοῦ ᾿Ανθρώπου). Εἶναι διχασμένες προσωπικότητες. Μισοῦν τήν ἄρχουσα τάξη πού τούς χρησιμοποιεῖ, ἀλλ' έχθρεύονται τόν έχθρό τῆς ἄρχουσας τάξης, τόν κομμουνισμό! «Φέρουν μαζί τους ἀπωθημένα, ταξικά μίση, τήν περιφρόνηση μιᾶς δλόκληρης κοινωνίας πού τούς χρειάζεται άλλά καί τούς ἀπεχθάνεται ταυτόχρονα προπαντός, ή χαμηλή τους καταγωγή εἶναι φορτισμένη μέ τήν μισαλλοδοξία τῆς ἀντιχομμουνιστιχῆς τους διαπαιδαγώγησης (σ. 57). Εἶναι ὅμως ἀποκαλυπτικός ὁ πίνακας τῆς σ. 75, πού δείχνει τήν ἐπαγγελματική «καταγωγή» τῶν ὑπουργῶν πού στελέχωσαν τίς χουντικές κυβερνήσεις. Τήν μερίδα του λέοντος κρατοῦν οί πανεπιστημιαχοί (24, ἔναντι 21 πολιτικῶν καί 15 στρατιωτικῶν!). Πού σημαίνει ὅτι ὁ ἀρριδισμός ἦταν (ἴσως καί εἶναι) διάχυτος καί στόν ἐπιστημονικό χῶρο. Ἐνδιαφέρον παρουσιάζει καί δ πίνακας 14 τῆς σ. 87, δπου δίνεται μέ ἀριθμητικά μεγέθη ὁ μικρόκοσμος πού πλαισίωσε μία χουντική πολιτική κατασκευή, τήν ΕΠΟΚ. Πρῶτοι οἱ δικηγόροι (122), μετά γιατροί (81) καί ἀκολούθως ἔμποροι - διοτέχνες (66).

Η ἀνάλυση αὐτή εἶναι ἐνδιαφέρουσα γιατί δείχνει κάτω ἀπό ποιές ἀνώμαλες καταστάσεις σχηματίσθηκε τό ἡγετικό κοινωνικό στρῶμα τῆς μεταπολεμικῆς Ἑλλάδος. Ὁ Μ.Η.Μ. ἄς προσέξει τοῦτο: δέν ὑπάρχει κοινωνική ἀριστοκρατία μετά τόν πόλεμο. Ἡ νέα ἀστική τάξη δέν εἶναι κοινωνικά ἀστική. Εἶναι τάξη λοῦμπεν μέ λεφτά. Ἡ νέα ἄρχουσα τάξη ὑπῆρξε, σέ μεγάλο δαθμό, καρπός τῆς συνεργασίας μέ τίς ἀργές Κατογῆς. Ὁ μαυραγοριτισμός ὑπῆρξε τό ἔνζυμο μιᾶς νόθου ἀ-

### Βιβλιοεπισημάνσεις

\* Γεράσιμου-Ξενοφώντα ΣΑΝ-ΤΑ, Σωκράτης. Φιλοσοφία στούς πρώιμους διαλόγους τοῦ Πλάτωνα, Μετάφραση Δάφνης ΒΟΥ-ΒΑΛΗ, Ἑλληνικά Γράμματα 1997, σελ. 643.



Τό διδλίο τοῦ Γεράσιμου-Ξενοφώντα Σάντα, Καθηγητῆ τῆς Φιλοσοφίας στό Πανεπιστήμιο τῆς Καλιφόρνια, Irvine, εἶναι ἔργο μέ ἀντικείμενο τό φιλόσοφο Σωκράτη. Ὁ συγγραφέας στηρίζεται χυρίως στόν πλατωνικό Σωκράτη, καί μάλιστα αὐτόν τῆς πρώιμης περιόδου, καί ἐλάχιστα στόν Ξενοφῶντα καί τόν 'Αριστοφάνη. Αὐτή ἡ μεθοδολογική ἐπιλογή εἶναι ἡ κρατοῦσα σήμερα στό χῶρο τῆς ἔρευνας, προκειμένου νά ἀναδυθεῖ ἡ φιγούρα τοῦ φιλοσόφου πού ἐπέλεξε νά μήν ἀφήσει κανένα γραπτό κείμενο στούς μεταγενέστερους, ὑποχρεώνοντάς τους νά στηρίξουν τίς γνώσεις τους γιά τό ἄτομό του σέ μαρτυρίες ἀνθρώπων πού τόν συναναστράφηκαν, μαθητῶν καί θαυμαστῶν του, ἀλλά καί σφοδρῶν ἐπικριτῶν του. Ὁ Γ.Ξ. Σάντας θεωρεῖ ὅτι ὁ πλατωνικός Σωκράτης εἶναι ἕνας χαραχτήρας μεγάλης

στικής κατασκευής. Μερικοί ρηξικέλευθοι πολιτικοί (Καρτάλης, Μαρκεζίνης, Καραμανλής) προσπάθησαν νά ἀστικοποιήσουν ἀπό τά πάνω ενα τμήμα τοῦ ελληνικοῦ ἐπιχειρηματικοῦ κόσμου, πού ὅμως ποτέ δέ στάθηκε γερά στά δικά του πόδια. Πάντα χρειαζόταν τό κρατικό δεκανίκι. "Αν ὑπῆρχε ἰσχυρή καί αὐτοδύναμη ἀστική τάξη, δέν θά ὑπῆρχε δικατορία, γιατί ἀπλούστατα δέν θά εἴχαμε μία τρεκλίζουσα καί παραπαίουσα δημοκρατία. 'Ακόμα καί τώρα. Ἡ χούντα δημιούργησε τήν δική της «ὰστική» τάξη, ὅπως καί ἡ μεταπολίτευση. "Όμως ἀνάμεσα στίς «ὰστικές» αὐτές τάξεις ὑπάρχουν ἀνοικτοί δίαυλοι ἐπικοινωνίας.

Πρέπει ἀχόμη νά προσεχθεῖ καί κάτι ἄλλο: ἡ χούντα στηρίχθηκε στήν ἀνοχή τοῦ ἀριστεροῦ στοιχείου. Ὁχι τοῦ ἡγετικοῦ ἀλλά τοῦ καταπιεσμένου ἀπό τήν αὐταρχική Δεξιά λαϊκοῦ. Γιά πρώτη φορά ἔνα καθεστώς στρέφεται μέ λύσσα κατά τῶν «ἐπάρατων» Δεξιῶν (πολιτικῶν, στρατιωτικῶν, βασιλικῆς οἰκογένειας) καί γενικά ἐναντίον ὅλων αὐτῶν πού ἐξέφραζαν στήν ἀντίληψη τῆς λαϊκῆς ᾿Αριστερᾶς τήν δεξιά τυραννία.

'Ο 'Ανδρέας Παπανδρέου θά μετατρέψει τήν παθητική αὐτή δύναμη τῆς ᾿Αριστερᾶς σέ ἐπιθετική, γιά νά στεριώσει τήν δική του ἐξουσία. Θά ἄξιζε ἀκόμη νά καταρτίσει ὁ Μ.Η.Μ. ξεχωριστό πίνακα, πού νά περιέχει τούς ἐκλεκτούς τῆς ᾿Αριστερᾶς, πού συνεργάστηκαν σέ ύψηλό ἐπίπεδο μέ τήν δικτατορία, ὅπως ὁ Παυσανίας Κατσώτας καί δ Αγγ. Τσουκαλᾶς. Οἱ Αριστεροί πού κάποτε ἔτρωγαν ξύλο γιά νά τούς βγάλουν δημάρχους καί βουλευτές, ἔνιωσαν γιά μία ἀκόμα φορά «δαθιά θλιμμένοι, προδομένοι». Καί δέν ήσαν μόνον αὐτοί. Γι' αὐτό μόλις τό ΠΑΣΟΚ πῆρε τήν έξουσία, δ Μένιος Κουτσόγιωργας έκαψε στήν ύψικάμινο τούς «φακέλους». "Ομως τά ἄρθρα στόν «'Ελεύθερο Κόσμο» ἐπιφανῶν ᾿Αριστερῶν π.Χ. καί μ.Χ. (πρό Χούντας καί μετά Χούντα) υπάρχουν. Μόνο που κάποιες σελίδες στά «σώματα» τῶν ἐφημερίδων πού φυλάσσονται στίς κρατικές διδλιοθῆκες, εἶναι, κατά τύχη, σχισμένες! Τά γράφουμε αὐτά γιατί θέλουμε δ Μ.Η.Μ., σάν νέος ἐπιστήμων, σέ ἑπόμενη ἔκδοση νά τά ἐρευνήσει. Νά ἐρευνήσει περισσότερο τήν περίπτωση τοῦ ἱκανώτατου τέως κομμουνιστή καί μετά δεινού κομμουνιστοφάγου Σάββα Κωνσταντόπουλου, πού ύπῆρξε περισσότερο ἀπό τόν Γεωργαλᾶ ὁ ἰδεολογικός ἐκφραστής, δ προάγγελος άλλά καί δ διαρκής υποστηρικτής τῆς Δικτατορίας. Χωρίς τόν Κωνσταντόπουλο εἶναι ἀμφίβολο, ἄν τό ᾿Απριλιανό καθεστώς ἔβλεπε τρίτον ἀπρίλη. Θίγεται σωστά ὁ ρόλος τοῦ Γεωργαλᾶ, τοῦ Παπακωνσταντίνου καί ἀκόμα σωστότερα ἡ περίπτωση τοῦ καθηγητη Τσάκωνα, πού ἐσφαλμένα εἶδε στό πρόσωπο τῶν Συνταγματαρχῶν τό πολιτικό ὅραμα τοῦ Παναγιώτη Κανελλόπουλου. Πάντως ἀξίζει ἔπαινος στόν Μ.Η.Μ., γιά κάτι πού ὀσφραίνεται, ἔστω καί αν το γράφει υποσημειωματικά: «Εἶναι ἐνδιαφέρουσα ή κρυπτομαρξιστική διάθεση τῆς 21ης 'Απριλίου: ἀρκετοί μαρξιστές σύμβουλοι καί ύπάλληλοι τοῦ καθεστῶτος βρῆκαν φαίνεται κοινό παρανομαστή (sic) μέ τούς Συνταγματάρχες τό αἴσθημα ταξικῆς διαφορᾶς καί ἀπόρριψης ἀπό τό προ-ἀπριλιανό κατεστημένο» (σ. 231). Τό ζήτημα εἶναι: ποῦ δρῆκαν στέγη μετά; Ἡ χούντα ὑπογείως συνεχίζεται. Τά παραπάνω μᾶς κάνουν νά ἔχουμε ἐπιφυλάξεις γιά τήν διαπίστωση τῆς σ. 142, πώς ἀνάμεσα στήν ᾿Αριστερά, «γέφυρα ἐπικοινωνίας μέ τήν Δικτατορία ἦταν κομμένη». Δέν ἦταν κομμένη ἐντελῶς...

φιλοσοφικής πρωτοτυπίας καί δάθους, τά ἐπιχειρήματα τοῦ δποίου ἀξίζει νά μελετᾶ κανείς ἀκόμη καί στίς μέρες μας. ή πραγμάτευση αὐτῶν τῶν ζητημάτων γίνεται κατά θέματα καί προδλήματα, σέ συνδυασμό τῶν μαρτυριῶν ἀπό διαφόρους διαλόγους. Άπό τά τρία μέρη τοῦ διδλίου, τό πρῶτο εἶναι μία σύντομη μελέτη τοῦ Σωχράτη ώς ἀνθρώπου, φιλοσόφου καί πολίτη. Τό δεύτερο καί τό τρίτο μέρος άποτελούνται ἀπό μελέτες τῆς σωκρατικής μεθόδου καί τής σωκρατικής ήθικής. Τά σωκρατικά έρωτήματα, οί δρισμοί, τά έπιχειρήματα καί τά σωκρατικά παράδοξα εἶναι μερικά ἀπό τά κεφαλαιώδη ζητήματα πού θίγονται σέ αὐτό τό μέρος. ᾿Απώτατος στόχος τοῦ συγγραφέα: ἡ ἔκθεση τῶν σωχρατιχῶν ἰδεῶν, ἀλλά καί ή χριτιχή τους μέ τά μεθοδολογικά «ὅπλα» τῆς σύγχρονης φιλοσοφίας.

★ Charles TILLY, Οἱ εὐρωπαϊκές ἐπαναστάσεις 1492-1992, Μετάφραση Κώστα ΘΕΟΛΟ-ΓΟΥ, Ἑλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 486.



"Οπως δηλώνει ό τίτλος του, τό διδλίο αὐτό ἐπιχειρεῖ νά σχιαγραφήσει πέντε αἰῶνες ἐπαναστα-

 $\Delta$ έν συμφων $\tilde{\omega}$  ἐπίσης μέ τήν ὑποτίμηση τοῦ πνευματικοῦ κεφαλαίου πού ἀντιπροσώπευε ή ήγεσία τῆς χούντας. Οἱ ἄνθρωποι αὐτοί εἶχαν τήν δική τους, τήν ταιριαστή γιά συνωμοσία καί δικτατορία εὐφυΐα. Δέν ἦσαν διανοούμενοι, οὔτε ρήτορες. Ἦσαν ἀκτιδιστές. Αὐτό πού ἤθελαν νά κάνουν, ἤξεραν νά τό κάνουν καλά. Καί ἤξεραν νά χρησιμοποιούν καλά μερικούς διανοητές μέ ύψηλό δείκτη εὐφυΐας. Μόνο στόν Παπαδόπουλο ὁ Μ.Η.Μ. ἀναγνωρίζει ἕνα ύψηλό ἐπίπεδο εὐφυΐας. "Όμως δέν δίνει πλήρη εἰκόνα" δίνει καρικατούρα. Ὁ Παπαδόπουλος, ήχητικά, όπτικά, χειρονομιακά, εἶχε κάτι πού σέ πάγωνε. Δέ μιλοῦσε τόσο μέ τό στόμα ὅσο μέ τό βλέμμα. Καί εἶχε βλέμμα φιδιοῦ, ἔστω καί ἄν μερικοί τό ἔλεγαν «βλέμμα τρελοῦ». Ὁ λόγος τοῦ Παπαδόπουλου, όσο κι ἄν δέν ἔγει ἐξωτερικό είρμό (εἶγε ὅμως ρυθμό), διατηροῦσε μιάν αὐστηρή συνοχή: ἔλεγε αὐτό πού ἤθελε νά πεῖ, χωρις ποτέ νά λέει αὐτό πού δέν ἔπρεπε νά λεχθεῖ. Ὁ Μ.Η.Μ. μελετᾶ (σσ. 160-183) συστηματικά τόν τρόπο δμιλίας καί σκέψης τοῦ Παπαδόπουλου καί διαπιστώνει ὅτι δέν ὑπάρχει συγκροτημένη ἰδεολογία. Χρειαζόταν ὅμως γιά μιά δικτατορία κάτι τέτοιο; Ἡ δικτατορία θέλει συνθήματα. Άπό τήν ἄποψη αὐτή, δ λόγος τοῦ Παπαδόπουλου δρῆκε τήν μετεξέλιξή του στόν Παπανδρεϊκό λόγο άλλά σέ λαϊκιστική, δημοτικιστική ύφή. Ὁ Παπαδόπουλος ἤξερε νά παγώνει, δ Παπανδρέου νά ξεσηχώνει ή νά έξαγριώνει έναντίον άλλων. Κοινά σημεῖα ανιχνεύει δ μελετητής στίς σελ. 226-227. (Π.χ. δλ. τό σύνθημα «Μεταρρύθμιση παντοῦ», πού εἶναι παπαδοπουλικῆς καταγωγῆς).

Στόν μόνο πού βρίσκει ἴχνη φασιστικῆς ἰδεολογίας ὁ Μ.Η.Μ. εἶναι στό Λαόᾶ, ἀλλά πολύ ὀρθά ἐπισημαίνει ὅτι ἡ ἰδεολογία αὐτή εἶναι προϊόν... ἀντιγραφῆς. Φωνή Λαὸᾶ ἀλλά χείρ Πλεύρη, ὅπως συχνά ἐπισημαίνει ὁ συγγραφέας. Ὅμως αὐτό πού θεωρῶ ἐπιτυχία τῆς δικτατορίας — γιά τόν ἑαυτό της φυσικά — εἶναι ὅτι εἰσήγαγε τό λαό στήν Κοινωνία τῆς ᾿Αρθονίας. Σωστά ἐπισημαίνει ὁ Μ.Η.Μ. (σ. 175 κ.ἄ.) πώς ἡ δικτατορία ἄγγιξε ὄχι τόσο τίς ἀνάγκες ἀλλά τίς καταναλωτικές τάσεις τοῦ λαοῦ, ἄνοιξε τήν ὄρεξή του γιά σπατάλη καί τό δρόμο τοῦ καταναλωτισμοῦ. Ὁ καταναλωτισμός εἶναι ἔμπρακτη ἰδεολογία, ἰδεολογία πού προσφέρει. ᾿Ακόμη, ἡ Δικτατορία καταπίεσε τούς μικρούς καταπιεστές τοῦ λαοῦ, ἤτοι τούς σατράπες τῆς δημοσιοϋπαλληλίας, τούς ταξιτζῆδες κ.λπ. Γιά πρώτη φορά ὁ φορολογούμενος ἔπαιρνε πιστοποιητικό δημόσιας ὑπηρεσίας ἐντός τῆς τακτῆς προθεσμίας ἤ ἔβρισκε ταξί μέ τόση εὐκολία.

Πολύ σωστά ὁ Μ.Η.Μ. θεωρεῖ τήν δικτατορία σάν συνέπεια τῆς ἐμφυλιοπολεμικῆς ψυχώσεως, ώστόσο δέν πρέπει νά παραδλέπεται τοῦτο: στήν διάρκεια τῆς ἐπταετίας τά ἐμφυλιακά πάθη καί οἱ πολιτικές ἀντιπαραθέσεις κατέπαυσαν, καί ἀναζωπυρώθηκαν τό 1974 καί ἐξῆς, μέ τό διχαστικό σύνθημα: «Ὁ λαός δέν ξεχνᾶ...». Ἡ Δικτατορία καί ὄχι ἡ πολιτική ἡγεσία μας εἶναι αὐτή πού στό πρῶτο διάγγελμά της διακήρυξε: «κηρύσσομεν τήν συναδέλφωσιν. ᾿Από τῆς στιγμῆς αὐτῆς δέν ὑπάρχουν δεξιοί, κεντρῶοι, ἀριστεροί. Ὑπάρχουν μόνον Ἔλληνες...» (σ. 156).

Τό τελευταῖο μέρος τοῦ διδλίου θίγει τό κεφάλαιο «Οἰκονομικά». Δέν εἶμαι ὁ κατάλληλος γιά νά κάνω οἰκονομικές ἀποτιμήσεις. Δέν ἔχω καμμία δυσκολία νά συμφωνήσω μέ τόν Μ.Η.Μ. «ὅτι ἡ Δικτατορία, ἀσκῶντας μιά διαχειριστική πολιτική καπιταλιστικοῦ τύπου,

τιχῶν χινημάτων στήν Εὐρώπη. 'Αποτελεῖ μέρος τῆς σειρᾶς «'Η διαμόρφωση τῆς Εὐρώπης», καί ὄντως προσφέρει πολύτιμο ύλικό σέ ὅσους ἐνδιαφέρονται γιά τίς διαδικασίες συγκρότησης τοῦ εὐρωπαϊκοῦ χάρτη κατά τούς τελευταίους πέντε αἰῶνες. Δέν ἀρκεῖται μόνο στήν ἔκθεση τῶν συνθηκῶν, τῶν αἰτίων καί τῶν ἀποτελεσμάτων τῶν ἐπαναστατικῶν κινημάτων πού ἔλαδαν χώρα στήν Γηραιά "Ηπειρο αὐτό τό χρονικό διάστημα: μέ δλέμμα κριτικό καί δξύ, στά ἕξι πρῶτα κεφάλαια προσπαθεῖ νά κατανοήσει τίς ἐπαναστατικές διαδικασίες καί νά ύποδείξει τήν θέση πού κατέχουν οί μεγαλύτερες ἐπαναστάσεις στήν εὐρωπαϊκή ἱστορία. Στό ἔδδομο καί τελευταῖο κεφάλαιο ἀναφέρεται στίς βίαιες μεταβολές τοῦ πολιτικοῦ χάρτη τῆς Εὐρώπης κατά τήν τελευταία δεκαετία, ύπογραμμίζοντας τήν ἀντίθεση μεταξύ τῶν ἐθνικῶν ἐπαναστάσεων στήν Κεντρική καί 'Ανατολική Εὐρώπη καί τῶν ὑπερεθνικιστικῶν κινημάτων στήν Εὐρωπαϊκή Ένωση. Ὁ συγγραφέας ἐκθέτει τήν ἄποψή του γιά τόν ἐπαναστατικό ἐθνισμό, ὁ δποῖος, ἄν καί βρίσκεται σέ ἐνδεχόμενη φάση παρακμῆς, δέν ἔχει κλείσει τόν κύκλο του καί ἀναμένεται νά παίξει χυρίαρχο ρόλο στήν διαμόρφωση τοῦ εὐρωπαϊχοῦ αὔριο.

★ UNHCR ("Υπατη 'Αρμοστεία τῶν 'Ηνωμένων 'Εθνῶν γιά τούς Πρόσφυγες), Οἱ πρόσφυγες τοῦ Κόσμου 1997-1998. Προβλήματα καί Στρατηγικές, Μετάφραση Α. ΚΟΝΤΟΓΙΑΝΝΗ, Έλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 372.

'Αναμφισδήτητα, τό πρόδλημα τῶν προσφύγων, ἔνα ἀπό τά πιό φλέγοντα καί ἀκανθώδη κοινωνικοπολιτικά ζητήματα τῶν

χωρίς νά μεριμνήσει γιά τήν δημιουργία δομῶν πού θά ἔδιναν στήν οἰκονομία τίς προϋποθέσεις γιά νά ἐνταχθεῖ ὀργανικά στόν διομηχανικό κόσμο στόν όποῖο πολιτικά ἤθελε νά ἀνήκει, εἶδε τήν ἐργατική τάξη ώς ἐργαλεῖο γιά τήν ἀνάπτυξη τῶν ἐπενδυτιχῶν δραστηριοτήτων τῆς ιδιωτικής πρωτοδουλίας, τήν εὐνούχισε πολιτικά καί φρόντισε νά τῆς παράσχει πρωτοσταδίως τό ἐπίπεδο ἐχεῖνο διαδίωσης πού ἦταν ἀπαραίτητο γιά νά μήν προκληθοῦν συνθηκες πολιτικής ἀποσταθεροποίησης» (σσ. 431-432). Ἡ μεταπολιτευτιχή πορεία μας δέν ἔδειξε πώς ή πολιτική αὐτή ἦταν ἐσφαλμένη. ᾿Απεναντίας, μέ τό νά ὑποκατασταθεῖ ἡ Δικτατορία τῶν Συνταγματαρχῶν ἀπό τήν Δικτατορία τῶν Συνδικαλιστῶν, ἀντιμετωπίζουμε σήμερα τό φάσμα τῆς όλοσχεροῦς αποδιομηγανίσεως. Έκεῖνο πού ἴσως συνέτεινε πιό πολύ στίς οἰκονομικές ἐπιτυγίες τῆς  $\Delta$ ικτατορίας, εἶναι ὅτι οἱ περισσότεροι νέοι - κυρίως — δέν εἶχαν ὅραμα τό Δημόσιο, ἀνέπτυξαν πρωτοδουλίες ἰδιωτικοῦ χαρακτῆρα κι ἐπίσης — λόγω φόδου — περιορίστηκε ή φοροδιαφυγή. Άκόμη πρέπει σέ έπόμενη ἔκδοση τοῦ διδλίου δ Μ.Η.Μ. νά ἀσχοληθεῖ μέ τό θέμα «Δικτατορία καί 'Αθλητισμός». 'Ο ἀθλητισμός, χάρη στόν 'Ασλανίδη, ἔγινε εἶδος «λαϊκῆς ἰδεολογίας». "Όχι ψυχαγωγία, άλλά ψύχωση. Ἐπίσης πρέπει νά προσεχθοῦν μερικά ὀρθογραφικά λάθη, ὅπως τό «παρανομαστής» (σ. 151 κ.ἄ.), «λοιδωρεῖ» (σ. 210) x.å.

Ώς πρός τό πνεῦμα τοῦ Νασσερισμοῦ, στό ὁποῖο συχνά ἀναφέρεται ὁ Μ.Η.Μ., ἦταν ὄντως ἕνα εἶδος Μεσσιανισμοῦ ὅχι μόνο γιά τόν στρατό ἀλλά καί γιά τόν λαό. Θυμίζουμε σχετικῶς τήν τρομερή ἐπιτυχία πού γνώρισε ἡ ἐπιθεώρηση τοῦ Κ. Χατζηχρήστου «Ἄλα Νάσερ!», πού ἔγινε λαϊκό ἐπιφώνημα. Μόνο πού οἱ Παπαδόπουλος - Ἰωαννίδης, ἀνεξάρτητα ἀπό τό θαυμασμό τους γιά τόν Νάσσερ ἡ τόν Καντάφι, δέν μπόρεσαν νά γίνουν ἡγέτες λαϊκοῦ ἡ λαϊκιστικοῦ κινήματος. Δέν πίστευαν στήν ἀγάπη τοῦ λαοῦ — οὖτε τοῦ στρατοῦ — πίστευαν στό «χυβερνᾶν διά τοῦ φόβου». Ἰσως ἄν πετύχαινε τό πείραμα Μαρκεζίνη, νά εἴχαμε καλύτερες ἐξελίξεις. Ἐδῶ ὅμως περισσότερο πρέπει νά ἀνιχνευθεῖ ὁ ρόλος τοῦ ξενικοῦ παράγοντα καί κακῶς ἀπό τήν βιβλιογραφία λείπει τό βιβλίο τοῦ ᾿Αδαμ. ᾿Ανδρουτσόπουλου.

Τό διδλίο τοῦ Μ.Η.Μ., ἀνεξάρτητα ἀπό ἐπί μέρους ἐλλείψεις γεννᾶ ἕναν πλούσιο προβληματισμό ὄχι μόνο γιά τό χθές, ἀλλά καί γιά τό σήμερα. Γι' αὐτό κλείνουμε τίς παρατηρήσεις μας μ' ἕνα γενικό συμπέρασμα: Η μεταπολιτευτική πορεία μας ύπῆρξε μία νόθος πορεία δημοχρατίας, διότι δέν στηρίχθηκε πάνω σέ γνήσιες άλλά νόθες άλήθειες. 'Αφήσαμε τήν νεολαία ἐπί 22 χρόνια νά πιστεύει ὅτι ἡ δημοχρατία ύπηρξε ἀπότοχος της ἀντιστάσεως τοῦ λαοῦ στήν Χούντα, ἐνῶ στήν πραγματικότητα ὁ λαός καί οἱ πνευματικοί καί θρησκευτικοί ταγοί του, ὅταν δέν συμπορεύθηκαν, ἀνέχθηκαν τήν Χούντα. Ἐπί 24 χρόνια ζοῦμε μέ «ἡρωϊκά ἄλλοθι» καί ψευτίζουμε ἔτσι τόν πολιτικό δίο μας. Δέν ἀντισταθήκαμε, γιατί ἁπλούστατα δέν ὑπῆρχε κάτι πού νά ἄξιζε γιά νά ἀντισταθοῦμε. Δέν εἴγαμε δημοκρατία ἀλλά φενάκη δημοκρατίας, ενα αὐλικό φέουδο στηριγμένο σέ μιά ξεμωραμένη στρατοχρατία, μία ἀσύστολη δημαγωγία, μία ξετσίπωτη διχαστιχή ἐξουσία (μέ κάποιες τιμητικές ἐξαιρέσεις), ἕνα ἀδυσώπητο ἀστυνομικό κράτος πού χώριζε τούς πολίτες σέ πολῖτες πρώτης, δεύτερης καί τρίτης κατηγορίας, καί φυσικά μία λεηλασία τοῦ ἐθνικοῦ πλούτου. Οἱ διτελευταίων χρόνων, δέν χαρακτηρίζει μόνο τήν ἐποχή μας. Ἡ δεκαετία τοῦ 1990 ὅμως, μποροῦμε νά ποῦμε ὅτι ἔφερε μιά αὔξηση στίς ἀναγκαστικές πληθυσμιακές μετακινήσεις, ὀξύνοντας ἤδη δύσκολες καταστάσεις καί δυσχεραίνοντας τήν ἀντιμετώπισή τους. Στόν ἄξονα ἀκριδῶς τῆς συμβολῆς στήν κατά τό δυνατό



ἀποτελεσματικότερη ἀντιμετώπιση τοῦ προσφυγικοῦ προδλήματος κινεῖται καί αὐτή ἡ ἔκδοση τῆς Ύπατης Άρμοστείας τῶν Ήνωμένων Ἐθνῶν γιά τούς Πρόσφυγες. Χαρακτηρίζεται ἀπό τούς ἐκδότες της ώς μία εὐρέως φάσματος ἀνθρωπιστική πρωτοδουλία δράσης, ή όποία προτείνει με**ἀποτελεσματικότερης** προστασίας τῆς ἀσφάλειας τῶν ὁμάδων πού δοηθοῦνται ἀπό τήν οργάνωση. Άποτελεῖται ἀπό έξι κεφάλαια, τά ὁποῖα πραγματεύονται θέματα ὅπως ἡ περιφρούρηση τῆς ἀνθρώπινης ἀσφάλειας, ἡ ἐπιστροφή στήν πατρίδα καί ή ἐπανένταξη, τό δίλημμα τοῦ ἀσύλου κ.ά. Ὁ πρόλογος τοῦ διδλίου άνήκει στό Γενικό Γραμματέα τῶν Ἡνωμένων Ἐθνῶν Kofi Anan, ἐνῶ εἰδικά τήν έλληνική ἔκδοση προλογίζει ὁ Ελληνας Υπουργός Έξωτερικῶν Θεόδωρος Πάγκαλος. Ένα ἐπιστημονικό, ἀλλά καί δαθιά ἀνθρώπινο διδλίο.

κτάτορες δέν ἦλθαν μόνοι. Τούς ἔφεραν ἐκεῖνοι οἱ ὁποῖοι ἀνετράπησαν. Καί ἀνετράπησαν διότι λησμόνησαν τό ναπολεόντειο δόγμα: εἶναι καλό νά στηρίζεσαι στίς λόγχες ἀλλ' ὄχι νά κάθεσαι πάνω τους. Οἱ Συνταγματάρχες ἦσαν παιδία τοῦ προϋπάρχοντος πολιτικο-στρατιωτικοῦ συστήματος, ἔστω παιδιά μιᾶς κατώτερης βαθμίδας. Γι' αὐτό τό ἀνέτρεψαν. Ὁ λαός ἔμεινε ἀπαθής, ἴσως γιά νά ... ἐκδικηθεῖ! Καί ἐκδικεῖται μέχρι σήμερα. Διότι μετά τό 1974, καί κυρίως μετά τό 1981, τήν Δικτατορία τῶν Συνταγματαρχῶν διαδέχθηκε ἡ Δικτατορία τοῦ Λαοῦ, πού στρέφεται κατά τοῦ λαοῦ. Ὅποιος μπορεῖ, ὅπου μπορεῖ, τό παίζει... δικτάτορας.

Σαράντος Ι. Καργάκος

Γρηγόρης ΦΑΡΑΚΟΣ, "Αρης Βελουχιώτης - Τό χαμένο ἀρχεῖο - ἄγνωστα κείμενα, ἐκδόσεις Ἑλληνικά Γράμματα, 'Αθήνα 1997, σελ. 476.

Διονύσης ΧΑΡΙΤΟΠΟΥΛΟΣ, "Αρης ὁ ἀρχηγός τῶν ἀτάκτων, Τόμος Α΄. Ἐκδόσεις Ἑξάντας, 'Αθήνα 1997, σελ. 483.

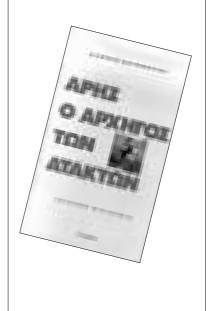
Ο Ἄρης Βελουχιώτης μέ τήν ζωή του καί τόν θάνατό του ἀποτέλεσε σημεῖο ἀντιμαχόμενο. Παρότι πέρασαν ἀρκετές δεκαετίες ἀπό τήν κατοχή καί τόν ἔλληνικό ἐμφύλιο, ἡ προσέγγιση τῶν γεγονότων ἐκείνης τῆς περιόδου εἶναι γιά πολλούς ἀκόμη ἀδύνατο νά ὑλοποιηθεῖ μέ ἀξιολογική οὐδετερότητα. Οἱ συγγραφεῖς τῶν δύο παραπάνω διδλίων, ἄν καί ἔχουν σαφῆ τοποθέτηση, προσφέρουν πολλά νέα στοιχεῖα γιά νά διαπιστώσει ὁ σύγχρονος ἀναγνώστης τήν συμδολή τοῦ Ἄρη Βελουχιώτη σέ μιά ἡρωϊκή καί μαρτυρική ἐποχή.

Ή δαιμονοποίηση ή ή άγιοποίηση μιᾶς ἱστορικῆς φυσιογνωμίας εἶναι ἐξίσου παραπλανητική. Διότι αὐτή μπορεῖ νά περιέχει καί λαμπρά καί σκιερά στοιχεῖα. Ὁ ἱστορικός πρέπει νά ἀναζητᾶ κάθε πλευρά, διότι διαφορετικά εἶναι ἀποκλειστικά προπαγανδιστής.

Η γενιά πού δοχιμάστηκε στόν πόλεμο τοῦ '40, στήν κατοχή καί στόν ἐμφύλιο περιεῖχε περισσότερο ἀπό τήν σημερινή στοιχεῖα ἡρωϊσμοῦ καί ἀνιδιοτέλειας. Σκληροτράχηλη, ἦταν ἔτοιμη γιά πράξεις ἐξαιρετικῆς εὐγένειας καί ὑμότητας. Ὁ "Αρης ἦταν σίγουρα ἕνα ἀπό τά πλέον ἀντιπροσωπευτικότερα δείγματα. Προικισμένος μέ χαρίσματα ἡγέτη, φτιαγμένος μέ τόν ἴδιο ύλικό πού ἦταν φτιαγμένοι οἱ ἐπαναστάτες τοῦ '21, θεμελίωσε ἀναμφισδήτητα τήν ἀντάρτικη ὀργάνωση τοῦ Ε.Α.Μ. σέ γερές βάσεις. Ἡ προσωπικότητά του σκεπάζεται ἀπό τήν ἀχλύ τοῦ μύθου, ὅσο καί μέ τίς σφοδρές ἐπιθέσεις τμημάτων τῆς ἀριστερᾶς καί τῆς δεξιᾶς: Σήμερα εἰδικά σχηματίζεται ἕνα νέο μέτωπο ἐπίθεσης ἀπό τήν «ἐκσυγχρονιστική ἀριστερά», πού στόν πατριωτικό λόγο τοῦ "Αρη διακρίνει ἕναν ἰσχυρό ἀντίπαλο.

Ή ἀριστερά ἀνεξάρτητα ἀπό τίς ἀφετηρίες της καθώς καί τίς ἐ-ξαρτήσεις καί ἀδυναμίες τῆς ἡγεσίας της, ἐξέφρασε πολιτικά τόν ἰ-σχυρό ἀντιδυτικισμό τῆς νεοελληνικῆς κοινωνίας. Ἡ στάση αὐτή ἔ-





NEA KOIN $\Omega$ NIO $\Lambda$ O $\Gamma$ IA 121

χει βαθειές ρίζες. Τό ρῆγμα μεταξύ ένωτικῶν καί ἀνθενωτικῶν, ἡ θαρραλέα ἀντίσταση τοῦ Μάρκου Εὐγενικοῦ στήν ἐνσωμάτωση τῆς ἀνατολικής στήν δυτική χριστιανοσύνη κληρονόμησαν διαχρονικά τήν συνείδηση ριζικής ἀναντιστοιχίας μέ τίς προτεραιότητες τοῦ δυτικοῦ κόσμου. Ὀρθοδοξία καί ἀριστερά συναντοῦνται στήν κοινή τους ἀντιπαλότητα πρός τήν χυριαρχία τοῦ δυτιχοῦ χόσμου, πολιτιχή ἤ χαί πολιτιστιχή.  $\Delta$ έν εἶναι συμπτωματιχό ὅτι οἱ ἕλληνες ἐπαναστάτες τοῦ '21 ἀντιμετώπισαν μέ καχυποψία τούς «φιλέλληνες». Στήν ἀντάρτικη δργάνωση τοῦ Ε.Α.Μ. ἀπελευθερώνεται τό λαϊκό θυμικό, ὅλες οἱ εἰχόνες τοῦ λαϊχοῦ ὑποσυνείδητου ἔρχονται στήν ἐπιφάνεια. Ἔτσι, πίσω ἀπό μία τυπικά μαρξιστική γλῶσσα ἀκολουθεῖ ἡ ἄδολη ἀγάπη πρός τήν πατρίδα καί ή δλοκληρωτική συμμετοχή στήν ὀρθόδοξη παράδοση. Στό πρόσωπο τοῦ "Αρη παντρεύονται οἱ δύο ἀντιδυτικές συνιστῶσες τοῦ νεοελληνισμοῦ, ἡ ἐπαναστατική ἀριστερά καί ἡ ἀνατολική χριστιανοσύνη. Άπό τά πρωτοπαλλήκαρά του ύπῆρξαν ὁ ἀρχιμανδρίτης Γερμανός, ήγούμενος τῆς Μονῆς ᾿Αγάθωνος.

Ό Παναγιώτης Κανελλόπουλος στά «Ἱστορικά Δοκίμιά του» γράφει πώς ἄν εἶχε καταφέρει νά συνεργαστεῖ νωρίτερα μέ τόν Ἄρη, θά εἶχε ἀποφευχθεῖ ἡ ἐμφύλια σύγκρουση.

Τό διδλίο τοῦ Διονύση Χαριτόπουλου γραμμένο μέ ἀριστοτεχνικό τρόπο, στηρίζεται σέ πλούσιο ύλικό καί ἀποτελεῖ ἀληθινή συνεισφορά στήν έλληνική ἱστριογραφία. Ὁ Γρηγόρης Φαράκος ἐπιπλέον φέρνει στήν ἐπιφάνεια τό ἄγνωστο ἀρχεῖο τοῦ Ἄρη. Στό διδλίο τοῦ δεύτερου διαδάζουμε σέ σημείωμα τοῦ ἀνδρέα Τζήμα-Σαμαρινιώτη: «Ἡξερα πάντα νά ξεχωρίζω τό προσωπικό ἀπό τό γενικό, καί γιά μένα ἡ ἔννοια τοῦ κόμματος ἔμεινε ἱερή καί ἀπαρασάλευτη, ἄσχετη ἀπό τίς ἀδυναμίες καί τίς τύχες τῶν ἀνθρώπων πού τήν ἐκπροσωποῦσαν. Καί οἱ ἄνθρωποι πολλές φορές, ὅπως εἶπα ἤδη, μοῦ ἐπεφύλαξαν πικρές ἀπογοητεύσεις. ὙΕγώ ὅμως ποτέ δέν θόλωσα» (σελ. 174). Ἡ σημειακή μετάθεση πρός τόν μαρξιστικό λόγο δέν ἀκολουθεῖται μέ μετάθεση στήν δομή τῆς σκέψης. ἀντιθέτως, παραμένει θεολογική, ἐσχατολογική. Τό κόμμα ἔχει χαρακτῆρα ἐκκλησίας ὅπου τίς ἰδιωτικές μετάνοιες ἀντικαθιστοῦν οἱ δημόσιες αὐτοκριτικές.

'Από τό διδλίο τοῦ Γ. Φαράκου ἐπιλέγουμε δρισμένα σημεῖα ἀπό κείμενα τοῦ "Αρη, πού ξεχωρίζουν γιά τήν ποιότητα τῆς γραφῆς καί τήν ρεαλιστική έρμηνεία τοῦ πραγματικοῦ. «Χειρότεροι ἀπ' τούς Ἄγγλους - μή βαυχαλιζόμεθα - δέν εἶναι οὔτε οἱ ἴδιοι οἱ Γερμανοί. Θά ἐπιβάλουν ἕνα φασιστικό καθεστώς μ' ἄλλο ὄνομα ἄν τελικά ἐπικρατήσουν αὐτοί. Αἰτία τῆς διασπάσεως τοῦ κινήματος στήν Ἑλλάδα εἶναι αὐτοί» (σελ. 272). «Δέν γράφω γιά νά παραστήσω τόν ἔξυπνο, άλλ' ἀπό πόνο καί μόνο. Χίλια καλά νά 'χουμε κάνει, ἄν χάσουμε τώρα τό παιχνίδι θά μᾶς μουτζώσουν ὅλοι. Ἄν τό κερδίσουμε ὅμως, καί νά 'χουμε κάνει καί κάτι σκληρότερο, θά μᾶς τό συγχωρήσουν καί θά μᾶς χειροχροτήσουν. Αὐτή δυστυχῶς εἶναι ἡ ψυχολογία τοῦ κόσμου» (σελ. 273). «Όταν ή πατρίδα μας, ή άγαπημένη μας Έλλάδα, βρέθηκε τό 1944 κάτω ἀπό τήν κατοχή Ἰταλῶν, Γερμανῶν καί Βουλγάρων φασιστῶν, ἀδράξαμε τ' ἄρματα καί σηκώσαμε πάλι ψηλά τήν πεσμένη σημαία μας. Στό ξεδίπλωμά του, τό ίερό φλάμπουρο τοῦ ἀγώνα μας ἔγραφε: "Έθνική Λευτεριά καί λαοκρατία". Ὁ ὅρκος μας  $ilde{\eta}$ ταν: " $\Delta$ έ θά καταθέσουμε τά ὅπλα, πρίν ἰδοῦμε τόν  $\Lambda$ αό μας νοικο\* Κώστα ΚΟΜΗ, Τσιγγάνοι: Ίστορία, Δημογραφία, Πολιτισμός, Έλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 48.



Ἡ σύντομη μελέτη τοῦ Κώστα Κόμη ἀποτελεῖ μία πολύ ἐνδιαφέρουσα εἰσαγωγή στήν μελέτη τῆς ἱστορίας καί δημογραφίας τῶν τσιγγάνων. Τό θέμα σίγουρα δέν εἶναι καθόλου ἁπλό: οἱ πληροφορίες γιά τήν καταγωγή τῶν τσιγγάνων εἶναι λιγοστές, ἡ ἐνασχόληση τῶν ἀνθρώπων τῆς τέχνης μέ αὐτούς ἀξιοσημείωτη, καί οἱ θεωρίες πού διατυπώθηκαν σχετικά μέ τό παρελθόν ἀλλά καί τό μέλλον τους καμμία φορά άγγίζουν τά ὅρια τῆς ὑπερδολῆς. "Εχοντας ἐπίγνωση αὐτοῦ τοῦ ζητήματος, δ Κ. Κόμης ἐπιχειρεῖ μία αὐστηρά ἐπιστημονιχή προσέγγιση δλων τῶν θιγομένων μέσα στό διδλίο θεμάτων. Μέ αὐτό τόν τρόπο ἐπιτυγγάνεται ἡ άξιοπιστία τῆς πληροφόρησης, πού στήν περίπτωσή μας συνδυάζεται καί μέ εὐχάριστο γιά τόν άναγνώστη υφος άφήγησης. Περιμένουμε μέ πολύ ἐνδιαφέρον τήν συνέχεια αὐτῆς τῆς καθ' ὅλα ἀξιόλογης προσπάθειας τοῦ συγγραφέα.

κύρη στόν τόπο του". Μ' αὐτή τήν σημαία, μέ τέτοιον δρκο, τριάμισι δλόκληρα χρόνια, πολεμήσαμε τόν ξένο κατακτητή καί τήν έλληνική ἀντίδραση. Ποιό τό ἀποτέλεσμα; ΠΡΟΔΟΘΗΚΑΜΕ! 'Αντί 'Εθνική Λευτεριά, ἔχουμε πάλι ξενική κατοχή. Άντί Λαοκρατία, Φαυλοκρατία! Ἡ αίματοποτισμένη χώρα μας σφαδάζει πάλι κάτω ἀπό τό πέλμα ένός καινούριου κατακτητη! Ένός κατακτητή, πιό δάρδαρου κι ἀπό τόν Γερμανό. Ένός κατακτητῆ, πού δέν ἔχει ἱερό καί ὅσιο. Πού δέ σεβάστηκε, οὔτε αὐτή τήν πολιτεία τῶν Θεῶν καί τῶν Ἡρώων, τήν 'Αθήνα μας, πού καί αὐτός δ Γερμανός εἶχε κηρύξει ἀνοχύρωτη. Ένός κατακτητῆ, πού μόλυνε μέ τά κανόνια του, καί αὐτόν ακόμα τόν ἱερό βράχο τῆς ᾿Ακρόπολης. Στενάζει ἡ ώραία μας χώρα, κάτω ἀπό τό πέλμα τοῦ Ἄγγλου κατακτητῆ, τοῦ νέου αὐτοῦ κατακτητῆ, πού σέρνει πίσω του τήν έλληνική ἀντίδραση» (σελ. 359), «'Αγγλική καί έλληνική ἀντίδραση σε ἀντιλαϊκή "Ίερή Συμμαχία" καί συμπαιγνία, ποδοπατοῦν τή χώρα μας καί στραγγαλίζουν τό λαό μας. 'Αντί νά πολεμοῦν τούς Γερμανούς στήν Κρήτη καί στά Δωδεκάνησα, πολεμοῦν τούς Ελληνες στήν Ἑλλάδα. Άντί νά στείλουν ἐκεῖ τόν Ε.Λ.Α.Σ. νά πολεμήσει, ὅπως ἐπανειλημμένα τούς εἶχε προτείνει, τόν ἀφόπλισαν καί ἔστειλαν ἐκεῖ τούς Τούρκους, πού τούς ἔδγαλαν στόν πόλεμο, τώρα μόνο κατόπιν έορτῆς, γιά ἄλλους κρυφούς έγκληματικούς σκοπούς. Τά έλληνικά μας Δωδεκάνησα κινδυνεύουν έτσι νά πάψουν νά εἶναι έλληνικά» (σελ. 360). «Τό χυμένο έλληνικό αἷμα δογγάει. Τά κόκκαλα τῶν χιλιάδων ἡρώων τῆς ᾿Αλδανίας καί τοῦ Ροῦπελ, τῶν 6ουνῶν καί τῶν κάμπων τῆς πατρίδας μας τοῦ Ἐλ Αλαμέιν, τρίζουν στούς τάφους τους. Οι ἄσβεστες ἀχόμα φλόγες άπό τά καμένα μας σπίτια, τά συντρίμμια ἀπό τίς περιουσίες μας, τούς δρόμους καί τίς συγκοινωνίες μας ἔμψυχα καί ἄψυχα, ὅλα μαζί, φωνάζουν: Δέν ἔχουμε καί ἐμεῖς θέση κάτω ἀπό τόν ἥλιο; τό καθαγιασμένο αἷμα, πού μᾶς πότισε καί μᾶς ποτίζει, τόσα χρόνια τώρα, ἀπό τό 1821 ως σήμερα, δέ μᾶς δίνει τό δικαίωμα ν' ἀναπνεύσουμε κι ἐμεῖς τόν ἀγέρα τῆς λευτεριᾶς, νά ξαναστεριωθοῦμε στά πόδια μας, νά προχόψουμε καί νά πολιτιστοῦμε; Πάντα λοιπόν δοῦλοι πρέπει νά εἴμαστε ἐμεῖς, πού χαρίσαμε στόν κόσμο ὁλόκληρο τή λευτεριά; Βουτηγμένοι πάντα στό μεσαιωνικό σκοτάδι, ἐμεῖς πού γαρίσαμε στήν ἀνθρωπότητα τό φῶς;» (σελ. 361), «Κατάρα κι ἀνάθεμα στούς δειλούς καί τούς προδότες. Φθάνει πιά ή κοροϊδία καί ή σκηνοθεσία. Μήν ξεγελιέστε ἀπό ὕπουλα ἤ μωρά λόγια. Ἡ λευτεριά δέ χαρίζεται! Καταχτιέται! Αὐτό σᾶς φωνάζουν ἀπό τούς ἱερούς τάφους τους, οἱ τριακόσιοι τοῦ Λεωνίδα, οἱ ἀρματολοί κι οἱ κλέφτες τοῦ 1821, οἱ Ἡρωες τοῦ τετράχρονου ἀγώνα μας κατά τῶν κατακτητῶν, οἱ ἀδούλωτοι 'Αθηναῖοι τοῦ 1944-45!» (σελ. 361).

Ο "Αρης συνδύαζε τήν ἐθνική μέ τήν κοινωνική ἀπελευθέρωση. Δίπλα ἀπό τίς πράξεις ἡρωϊσμοῦ διέπραξε βαρύτατα σφάλματα ὅπως ἡ ἐμπλοκή του στήν ἐκτέλεση τοῦ Δ. Ψαρροῦ. "Όμως ἄν μελετήσει κάποιος τήν ἐπανάσταση τοῦ '21 θά δεῖ ὅτι οἱ ἐπιφανέστερες φυσιογνωμίες της ἦταν βουτηγμένες ἐξίσου στήν ὡμότητα καί στόν ἡρωϊσμό. Πιθανῶς νά 'ναι ἔτσι ἡ φυσιογνωμία τοῦ ἑλληνισμοῦ ἡ νά 'ναι δύσκολο νά διαχωριστεῖ ὁ ἥρωας ἀπό τόν ρομαντισμό καί τήν σκληρότητα.

Τά διδλία τοῦ Δ. Χαριτόπουλου καί τοῦ Γ. Φαράκου ἤδη ἔχουν

## ★ Χάρη ΣΑΚΕΛΛΑΡΙΟΥ, Κοινωνιολογία τῆς Λογοτεχνίας, Έλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 206.



Ἡ ἀρχική ιδέα γιά τή δημιουργία αὐτοῦ τοῦ ἔργου φαίνεται νά ὑπῆρξε ἡ έξῆς: «Μελέτη τῶν λογοτεχνικῶν ἔργων σημαίνει ταυτόχρονη μελέτη τῶν παραμέτρων μέσα στίς όποῖες αυτά δημιουργήθηκαν», ὅπως σημειώνει ὁ ἴδιος ὁ Χάρης Σακελλαρίου στήν ἀρχή τοῦ διδλίου του. Στόχος ή ὅσο τό δυνατό σφαιρικότερη παρουσίαση τοῦ λογοτεχνιχοῦ φαινομένου, ή ἐξέταση τῶν ριζῶν ἀλλά καί τῶν παραμέτρων του. 'Αξιοσημείωτη εἶναι ἡ προσπάθεια τοῦ συγγραφέα νά δρίζει τίς ἔννοιες μέ τίς δποῖες άσχολεῖται (π.χ. τί εἶναι Κοινωνιολογία, τί Λογοτεχνία κ.ο.κ.). Τά κεφάλαια τοῦ διδλίου καλύπτουν ένα εὐρύ φάσμα τῶν προδληματισμῶν πού συνδέονται μέ τό ἀντικείμενο: χωρίς νά λείπει ή μεταξύ τους ὀργανική σχέση, διατηροῦν κάποια αὐτονομία, ή δποία καθιστᾶ τό ἀνάγνωσμα ιδιαίτερα θελκτικό. 'Από τά κεφάλαια «Λογοτεχνία καί Πόλεμος» καί «Βία καί Λογοτεχνία», μέχρι τά ἀκανθώδη «Λογοτεχνία καί στράτευση», καί «'Αντιστασιακή Λογοτεχνία» ἐπιχειρεῖται ή παρουσίαση διάφορων τάσεων καί ρευμάτων πού καθόρισαν - καί ἀκόμη καθορίζουν - τό λογοτεχνικό φαινόμενο.

διαδαστεῖ πολύ. Τό ἀναγνωστικό κοινό δίκαια ἀναγνώρισε τήν ἀξία τους καί τήν σημασία πού ἔχουν γιά τήν προσέγγιση καίριων πτυχῶν τοῦ νεοελληνισμοῦ.

Σπύρος Κουτρούλης

Κωνσταντίνου Ι. ΔΕΣΠΟΤΟΠΟΥΛΟΥ, Φιλοσοφία τοῦ Πλάτωνος, 'Αθῆναι, ἔκδ. 'Ακαδημίας 'Αθηνῶν, Κέντρον 'Ερεύνης τῆς Ἑλληνικῆς Φιλοσοφίας, 1997, σελ. 298.

'Από τήν ἐποχή τοῦ Πλήθωνα καί τῆς Φλωρεντινῆς 'Ακαδημίας καί μέχρι σήμερα, τό πλατωνικό ἔργο ὑπῆρξε σημεῖο ἀναγέννησης καί νεωτερικότητας τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πνεύματος. "Όπως ἔχει τονίσει ὁ Κάρλ Γιάσπερς, «ὁ Πλάτων εἶναι σήμερα, στήν βασική φιλοσοφική στάση του — ὄχι στίς συγκεκριμένες θέσεις του — κατ' ἐξοχήν παρών, ἴσως περισσότερο παρά ποτέ ἄλλοτε» ('Αναφέρεται στό Κ.Ι. Δεσποτόπουλος, Μελετήματα Φιλοσοφίας, 'Αθήνα 1980, σ. 102). Έτσι, ἡ ἔκδοση αὐτή πού ἐγγράφεται σέ μιά πολυετῆ συνεχῆ ἐνασχόληση τοῦ συγγραφέα μέ τό πλατωνικό ἔργο, προερχόμενη ἀπό μία πρωτότυπη καί οὐσιαστική γραφίδα, ἀποκτὰ βαρύτητα καί σημασία γιά τόν ἑλληνικό φιλοσοφικό λόγο.

Τό διδλίο εἶναι ἀφιερωμένο στόν φιλόσοφο καί ἐκλιπόντα ἀκαδημαϊκό Ι.Ν. Θεοδωρακόπουλο (1900-1981) τοῦ ὁποίου τήν ρήση «Τῆς φιλοσοφίας κύριον γνώρισμα εἶναι ἡ λογοδοσία. Τόν λόγον διδόναι» (Ι.Ν. Θεοδωρακόπουλος, Θεωρία τοῦ Λόγου, ᾿Αθῆναι 1928 σ. 9) φαίνεται νά ἐνστερνίζεται πλήρως ὁ συγγραφέας. Σημειωτέον ὅτι καί ὁ ιδιος ὁ Ι.Ν. Θεοδωρακόπουλος εἶχε συγγράψει παλαιότερα σύνοψη περί πλατωνικῆς φιλοσοφίας μέ τόν τίτλο Εἶσαγωγή στόν Πλάτωνα, ᾿Αθῆναι 1958, σ. 301. Ἦτσι τό παρόν ἔργο ἐγγράφεται σέ μιά πνευματική συνέχεια χωρίς νά χάνει διόλου, τό ἀντίθετο μάλιστα, τήν ἀπόλυτη ἰδιομορφία καί σημαντικότητά του. Τό διδλίο ἀποτελεῖται ἀπό τά παρακάτω κεφάλαια: Πρόλογος - Εἶσαγωγή - Ψυχολογία - Διαλεκτική - Πραξιολογία - Φιλοσοφία τῆς Πολιτείας - Φιλοσοφία τοῦ Δικαίου - Φιλοσοφία τῆς Ἱστορίας - Ποιητική - Κριτική τοῦ Λόγου - Ἱστορία τῆς Φιλοσοφίας.

"Ας μᾶς ἐπιτραπεῖ νά ἐκφράσουμε τήν ὑπόθεση ὅτι ἀπό τά πλέον διαφωτιστικά τῆς ἀνάλυσης καί σκέψης τοῦ φιλοσόφου εἶναι τό κεφάλαιο τό πραγματευόμενο περί Πραξιολογίας στόν «Πολιτικό» τοῦ Πλάτωνος (σσ. 67-77), τό ὁποῖο συνεχίζει καί ἐπεκτείνει παλαιότερες ἔρευνες τοῦ συγγραφέα πάνω στό ἴδιο γνωστικό ἀντικείμενο.

Ό φιλόσοφος δέν παραλείπει νά ὑπογραμμίσει ἐδῶ τήν σοδαρή ἔλλειψη μιᾶς φιλοσοφίας τῆς πράξης ἤ πραξιολογίας.

«Ἡ πράξη, ἄν καί σύμφυτη μέ τήν ὕπαρξη τοῦ ἀνθρώπου, δέν δρέθηκε στό ἐπίκεντρο τῶν φιλοσοφικῶν ἀναζητήσεων, ὅσο δρέθηκε π.χ. ἡ γνώση, καί προπάντων δέν ἀναλύθηκε δαθιά στήν ἄρθρωσή της, ὥστε καί νά συλληφθεῖ μέ ἀκρίδεια ὁ πρακτικός λογισμός στήν ἰδιοσυστασία του καί ἰδιολειτουργία του.

★ V. COURTECUISSE, J. FORTIN, Λ. ΜΠΕΖΕ, J. PAIN, J. SELOSSE, Βία στό σχολείου, Ἐπιμέλεια Λουκίας ΜΠΕΖΕ, Ἑλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 126.



Πολλοί ἀνάμεσά μας ἴσως νά μήν ἔχουν συνειδητοποιήσει τίς διαστάσεις τῆς ἐπιθετικότητας καί τῆς δίας, φορεῖς ἀλλά καί ἀποδέκτες τῆς ὁποίας γίνονται τά παιδιά καί οἱ ἔφηδοι. Καί ὅμως, καθώς αὐτές οἱ μορφές συμπεριφοράς ἀποτελοῦν ἕνα κρίκο τῆς ἀναπτυξιακῆς κοινωνικοποιητικής διαδικασίας, ή ἐπιστημονική μελέτη τοῦ φαινομένου καί ή ἀκόλουθη συγκεκριμένη δράση ὅλων ὅσων ἐμπλέχονται στήν παιδαγωγική διαδικασία ἀποτελοῦν μείζονος σημασίας ζητήματα. Τά ἄρθρα τοῦ συλλογιχοῦ αὐτοῦ ἔργου χωρίζονται σέ τρεῖς κύριες ένότητες: Βία καί Ἐφηδεία, Βία καί Σχολεῖο, Βία καί Παιδαγωγική. Ἡ ἐπιμελήτρια τοῦ τόμου Λ. Μπεζέ φιλοδοξεῖ νά ἀποτίσει φόρο τιμῆς στόν ἐκλιπόντα ψυχολόγο Jacques Selosse, ή ἐπιστημονική ἔρευνα τοῦ ὁποίου συμπορευόταν μέ τήν δράση στό χῶρο τῆς ἐκπαίδευσης. Ἰσως λοιπόν τό παρουσιαζόμενο ἔργο νά εἶναι πολύτιμο ἐργαλεῖο στά χέρια ὅσων συνδέονται μέ τήν ἐπιθετικότητα

Ή μή ἀνάπτυξη τῆς πραξιολογίας εἶναι τό μέγα ἔλλειμμα τῆς φιλοσοφίας ἔως σήμερα, παρά τίς ἐπανειλημμένες ἀπό φιλοσόφους ἀντιμετωπίσεις τῶν συνυφασμένων μέ τήν πράξη προδλημάτων» (σ. 68).

Παρακάτω, ὑπογραμμίζεται ἡ οἰκεία προοπτική τῆς ἀντίληψης περί πρακτικοῦ λόγου, ὅταν «τονίζεται ἡ ἐνυπαρξία καί ἡ σύμφυση τῆς προκειμένης ἐπιστημοσύνης στίς ἴδιες τίς πράξεις, δηλαδή ὅτι δέν ὑπάρχουν χωριστά οἱ πράξεις καί χωριστά ἡ κατευθυντική τους νοητική πρόδαση, ἀλλά στίς ἴδιες τίς πράξεις ἐμπεριέχεται ἡ νοητική σύστασή τους, ἡ ἄλλωστε συμφυόμενη εἴτε συναναπτυσσόμενη μέ αὐτές» (σ. 69).

Στόν Πλατωνικό «Πολιτικό» ή «τέχνη» τοῦ ἀρχιτέκτονος ἀποτελεῖ ὑπόδειγμα, παράδειγμα, ὅπως λέγεται στήν σύγχρονη ἐπιστημολογία, γιά μία θεωρία τῆς πράξης: ἡ τέχνη αὐτή μετέχει τόσο τοῦ ἐπιστημονικοῦ, τοῦ μόνον γνωστικοῦ λόγου, ἀλλά καί τῆς πρακτικῆς ὡς διοίκηση-ἐπίταξη τῶν ἐργατῶν οἰκοδόμων. Ἡ μεσότητα αὐτή δέν ἀποφεύγει μιά κάποια ἀσάφεια ὡς πρός τό περιεχόμενο, ὄχι τόσο τῆς διοικητικῆς λειτουργίας τοῦ ἀρχιτέκτονος, ἀλλά τῶν ἐπιστημονικῶν ἐννοιολογήσεών του: εἶναι αὐτές ἐπίσης «μόνον», δηλαδή καθαρῶς γνωσιακές ὅπως καί τῶν ἄλλων ἐπιστημῶν;

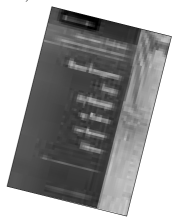
«Τό παράδειγμα τοῦ ἔργου τοῦ "ἀρχιτέκτονος"» σημειώνει ὁ Κ.Ι. Δεσποτόπουλος, «ἔχει ἐπιδάλει στίς ἀναπτύξεις τοῦ Πλάτωνος κάποια ἐξωτερικότητα καί οἱονεί ἐμπειρικότητα. Διαμέσου ὅμως αὐτῶν διαφαίνεται ἡ ἀπαρχή νοητικῆς πορείας πρός τήν ἀκέραιη πραξιολογία, δηλαδή τήν ἐσωτερικευμένη ἔρευνα τῶν φάσεων τοῦ πρακτικοῦ λογισμοῦ ἔως τήν ὁλοκλήρωσή του μέ τήν ἄμεσα ἐκτελέσιμη φάση του, καί ἔως τή συνακόλουθη της "ἐκτέλεση" καί ἀλλοίωση τῆς προκείμενης πραγματικότητας» (σ. 76). Ὁ συγγραφέας τελειώνει τονίζοντας τήν ἀνάγκη περαιτέρω ἔρευνας. Ἐμεῖς θά συνεχίσουμε προσπαθῶντας νά διαφωτίσουμε περισσότερο τίς θέσεις τοῦ φιλοσόφου περί πραξιολογίας, οἱ ὁποῖες ἀποτελοῦν ἀπό τίς πλέον πρωτότυπες πλευρές τοῦ συνολικοῦ ἔργου του.

Αὐτό πού φαίνεται νά ἐπιχειρεῖται στό ἐν λόγῳ ἔργο εἶναι ἡ θεμελίωση μιᾶς Φαινομενολογίας τῆς Πράξης, ἡ καλύτερα μιᾶς Λογοδοσίας τῆς Πράξης, κατά τἡν ὁποία διανοίγονται θύρες ἐπικοινωνίας μεταξύ τῆς πράξης καί τοῦ ἄνω της Λόγου μέ σκοπό τόσο τἡν καλύτερη σύλληψη ὅσο καί ἐκτέλεση τῶν κατά περίπτωση προτιμητέων πράξεων. Ἡ φιλοσοφία αὐτή πασχίζει νά ὑπερκεράσει τό ἐπιχείρημα περί χάσματος μεταξύ θεωρίας καί πράξης, τό ὁποῖο ἀπό τἡν ἐποχή τοῦ Θαλῆ, εἴτε καταφέρεται ἐναντίον τοῦ φιλόσοφου στοχασμοῦ, εἴτε χρησιμοποιεῖται ὡς σημεῖο διάκρισής του ἀπό τόν φαῦλο κοινό νοῦ. Ὅλη ἡ ἐννοιολογική προσπάθεια τοῦ Κ.Ι. Δεσποτόπουλου στρέφεται ἐνάντια σέ αὐτό τό ὑποτιθέμενο δίλημμα.

Μεταξύ τῶν καταδολῶν τοῦ συγγραφέα, ὑπάρχει ὁ Κάντ καί ὁ Νεοκαντιανισμός: «ὁ φιλόσοφος ὅμως πού ἔχει περισσότερο καί δαθύτερα ἀπό κάθε ἄλλον ἐπηρεάσει τόν συγγραφέα μας εἶναι ὁ Nikolai Hartmann, πού ξεκίνησε ἀπό τόν Νεοκαντιανισμό, μυήθηκε στήν Φαινομενολογία τοῦ Husserl καί τοῦ Scheler, καί διαμόρφωσε τήν συστηματικότερη ἀξιολογία πού γνώρισαν οἱ χρόνοι μας. Ἄν προσθέσουμε στόν πίνακα καί τούς «ὑπαρξιακούς», ἰδίως τόν Heidegger καί τόν Sartre, πού μέ δραματικό τρόπο καί πολύ ζωηρά γρώματα περιγρά-

στό χῶρο τοῦ σχολείου. ἴσως ὅμως νά εἶναι καί ἕνα «δυναμικό
μνημόσυνο» πρός ὅσους ἐπώνυμους ἤ ἀφανεῖς ἀφιέρωσαν τήν
πό αὐτά τά φαινόμενα παιδί.

\* Σοφίας ΚΑΝΑΚΗ-ΠΡΩΤΟ-ΠΑΠΑ, Φυσική-Ἐπιστημονική σκέψη στήν Φιλοσοφία τῆς Παιδείας τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων. ἀπό τόν Θαλή μέχρι τόν Σωκράτη, Ἑλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 306.



Τό ἐνδιαφέρον τῆς συγγραφέως αὐτοῦ τοῦ διδλίου ὑπῆρξε πρωτίστως ή μελέτη τοῦ ἀνθρώπου ώς χομματιοῦ τῆς φύσης. Γι' αὐτόν τόν σκοπό ἐπελέγησαν καθόλου τυχαῖα - δώδεκα 'Αρχαῖοι Ελληνες φιλόσοφοι: Θαλῆς, 'Αναξίμανδρος, 'Αναξιμένης, Πυθαγόρας, Ξενοφάνης, Παρμενίδης, Ζήνων, Ἡράκλειτος, Ἐμπεδοκλῆς, Δημόκριτος, 'Αναξαγόρας, Σωκράτης (μόνο σέ ὅ,τι ἀφορᾶ τήν γενετική στρατηγική τῆς διδασκαλίας του). Οἱ παραπάνω διανοητές ἀναγνώρισαν στόν ἄνθρωπο τήν ίδιαιτερότητα τοῦ Λόγου, πού τοῦ δίνει τήν ίχανότητα γιά κριτική σκέψη, γιά αὐτογνωσία καί κοσμογνωσία τό περιεχόμενο τό όποῖο ἔδωσαν στίς ἔννοιες τῆς δικαιοσύνης, τῆς δημοχρατίας, τῆς σωφροσύνης, ἔθε-

φουν τόν ἀγῶνα τῆς ἐλευθερίας καί τήν ἀγωνία τῆς εὐθύνης κατά τήν ὁριστική διαμόρφωση τῆς αὐθεντικῆς ἢθικῆς ζωῆς, θά ἔχουμε τά κυριώτερα φιλοσοφικά ρεύματα μέ τά ὁποῖα συγγενεύει ἡ σκέψη τοῦ  $K.I.\Delta.$ » (Ε.Π. Παπανοῦτσος, Φιλοσοφία τοῦ Δικαίου, Νέα Ἑστία, τ. 54, ᾿Αθήνα 1953, σ. 1437).

Τό κριτήριο, ὁ τελικός σκοπός καί τό μέτρο τῆς πραξιολογίας εἶναι ἐδῶ καί σύμφωνα μέ τήν κλασσική φιλοσοφική παράδοση τό ὕψιστο ἀγαθό, ὁ «Βέλτιστος Βίος», ἡ «ἀξιώτατη πλήρωση τῆς ζωῆς», σέ ὕψιστα ἐρωτικό ἤ θρησκευτικό ἐπίπεδο.

«Ό ἄνθρωπος βρίσκει τό ὕψιστο πλήρωμα τῆς ζωῆς μέ τή συμδολή του στήν ἐγκαθίδρυση τῆς "πολιτικῆς κοινωνίας", ὅπου καθένας ὑπάρχει ὡς αὐτοσκοπός καί ἐλεύθερος νά πραγματώση τήν ἀξιώτατη πλήρωση τῆς ζωῆς του». Καί (...) «Ἡ οὕτω, ἠθικῶς τιθέμενη, πολιτική κοινωνία ὑπάρχει μόνον πρός ἐκπλήρωσιν καί ἐν τῆ ἐκπληρώσει τοῦ ἠθικῶς θεμελιωτικοῦ σκοποῦ αὐτῆς: ἕκαστος ἄνθρωπος νά τελέση τήν ζωή αὐτοῦ, καί διά τῆς ἀξιωτάτης πληρώσεως» (Κ.Ι.Δ. στό Ε.Π. Παπανοῦτσος, ὅ.π., σ. 1436).

Τό ἐρώτημα περί τῆς ταυτότητας καί τοῦ περιεχομένου τοῦ «Βέλτιστου Βίου», μέ τήν παρατήρηση ὅτι αὐτός τίθεται ἐπίσης ὡς ὕψιστο ἀγαθό τῆς κοινωνίας τῶν πολιτῶν καί ἔτσι δέν ὁρίζεται τελικῶς ἱκανοποιητικά, δέν πρέπει νά μᾶς κάνει νά πιστέψουμε σέ κάποιο φαῦλο κύκλο τῆς συλλογιστικῆς. Τό σημαντικό ἐδῶ εἶναι ὅτι αὐτός καθεαυτός ὁ δέλτιστος δίος δέν ἀποτελεῖ καί δέν μπορεῖ νά ἀποτελεῖ στεγνή καί ψυχρή ἔννοια, μετέχουσα ένός ἀόριστου συλλογισμοῦ, ἀλλά συγκεκριμένη διωματική ἀξία πλήρης περιεχομένου καί οὐσίας. Στό σημεῖο αὐτό διαφαίνεται, θά τολμούσαμε νά ποῦμε, μιά κάποια διαφοροποίηση τοῦ συγγραφέα ἀπό τόν Νεοκαντιανισμό καί μάλιστα στήν νεο-έλληνική ἐκδογή του.

Πράγματι, ὅπως ἔχει διευχρινίσει παλαιότερα ὁ συγγραφέας, ὀφείλεται νά καταγγέλλεται ως ἀκατανόητη «ή ὅλως ἄτεγκτος ἀντίθεσις μεταξύ δέοντος καί πραγματικότητος, ή συνηθέστατα κατατρύχουσα τήν θεωρίαν τῆς πράξεως ἐπί μεγίστη ζημία οὐχί μόνον αὐτῆς. (...) Δέον μή δυνατόν εἶναι ἀδιανόητον· προϋπόθεσις διά τήν σύλληψιν τοῦ δέοντος εἶναι ή ἀνακάλυψις τῆς δυνατότητος αὐτοῦ, ἀφοῦ δέον οὐδέν άλλο εἶναι εἰμή ἐπιλεγέν, ἤ καί ἐπιλεκτέον δυνατόν» (Κ.Ι.Δ., Ἡ φιλοσοφία τοῦ Δικαίου, 'Αθῆναι 1953, σ. 24). 'Αλλοῦ δ συγγραφέας ἔχει διευχρινίσει: «Ἡ πολιτιχή δέν γίνεται ἀντιχείμενο χανονισμοῦ, παραμένει ἄθλημα ήθικό τῶν ἀνθρώπων, σέ δμαδική μάλιστα δράση, καί προϋποθέτει γιά τήν ὀρθή ἄσκησή της, ἐκτός ἀπό ἄλλα, σωφροσύνη καί ἀνδρεία, καί προπάντων σοφία, δηλαδή πρακτική, διορατικότητα, μέ σκοπό ήθικό». Καί παρακάτω συμπληρώνει «ὅτι δέν εὐσταθεῖ καθόλου ή σύγχυση τῆς πολιτικῆς μέ τήν κοινωνιολογία καί μάλιστα ή απορρόφηση τῆς πολιτικῆς στήν "κοινωνική θεωρία"» (Κ.Ι.Δ. Το δυναμισμός τῆς ἐποχῆς καί ἡ ἐλευθερία, Νέα Ἑστία, τ. 102, ᾿Αθήνα 1977,  $\sigma$ . 1337).

Συνοπτικά, θά λέγαμε ὅτι τό πρωτότυπο φιλοσοφικό ἔργο τοῦ K.I. Δεσποτόπουλου περί πραξιολογίας, μέσα ἀπό τό ὁποῖο ἐπιχειρεῖται καί στό ὁποῖο συμβάλλει ἡ ἀνάγνωση τοῦ πλατωνικοῦ ἔργου, χαρακτηρίζεται ἀπό:

1) Διαχωρισμό τῆς πολιτικῆς ἀπό τόν ἱστορισμό καί τόν ἐπιστη-

σε τήν βάση γιά καλύτερη κοινωνική συμβίωση. Γιά νά καταδειχθοῦν αὐτά ἀκριδῶς τά στοιχεῖα, ή συγγραφέας παρέθεσε στήν ἐνότητα ἐξέτασης τοῦ κάθε φιλοσόφου ἀποσπάσματα ἀπό τά ἔργα τους, συνοδευόμενα ἀπό τίς ἀντίστοιχες μεταφράσεις. Οἱ πληροφορίες πού ἐπιπροσθέτως δίνονται εἶναι διαφωτιστικές καί ἐπιστημονικά τεκμηριωμένες, συμβάλλοντας στήν κατανόηση τῆς φυσικῆς-ἐπιστημονικῆς σκέψης τῶν ὑπό συζήτηση φιλοσόφων.

\* Φώτη ΤΕΡΖΑΚΗ, 'Ανορθολογισμός, Φονταμενταλισμός καί Θρησκευτική 'Αναβίωση: τά Χρώματα τῆς Σκακιέρας, Δίγλωσση ἔκδοση, Έλληνικά Γράμματα 1998, σελ. 143.



Στό ἔργο αὐτό — δέκατο ἕκτο τῆς σειρᾶς «Θρησκειολογία» μέ συντονιστή τόν καθηγητή Μάριο Μπέγζο — ἐπιχειρεῖται μία σύντομη ἀνάλυση τῶν φαινομένων πού εἶναι γνωστά ὡς «νέες θρησκευτικότητες», ἀλλά καί τοῦ θρησκευτικοῦ φονταμενταλισμοῦ, ὁ ὁποῖος μάλιστα τά τελευταῖα χρόνια ἔχει προσλάβει μία μορφή ἐπιθετική. Σέ αὐτό τό χαρακτηριστικό ἐστιάζεται ἡ προσοχή τοῦ Φώτη Τερζάκη, καθώς ἐπιχειρεῖ νά καταδείξει τήν ἱστορική συγ-

μονισμό (scientisme) πού ἀποτελοῦν ντετερμινιστιχούς καθορισμούς τῆς κάθε πράξης, δηλαδή συνιστοῦν ὅρους ἀνελευθερίας.

2) Σύζευξη Πολιτικής καί Ἡθικής καί ἄρνηση ἐνός δερμπαλιστικοῦ ἰδεαλισμοῦ τοῦ Χρέους, ὁ ὁποῖος διαχωρίζει μανιχαϊστικά τήν Πολιτική ἀπό τήν Ἡθική, δαιμονοποιῶντας τήν πρώτη καί ἀδικῶντας στήν οὐσία τήν δεύτερη.

Η μέθοδος τοῦ συγγραφέα εἶναι κατεξοχήν φιλοσοφική καί συνοψίζεται στά παρακάτω:

- α) Έφαρμογή τοῦ διαλόγου σύμφωνα καί μέ τήν ὅλη φιλοσοφική παράδοση, ὡς ἀπολύτως ἀπαραίτητου στοιχείου τῆς φιλοσοφικῆς θεμελίωσης. Ένας διάλογος χωρίς ἀκρότητες, χωρίς ὑστεροβουλίες, ἀλλά πλήρης οὐσίας καί ἐπιχειρημάτων, μέσα ἀπό ἕνα πλούσιο καί ἐκφραστικό λόγο, ὁ ὁποῖος κατά τήν ρήση τοῦ Ε. Παπανούτσου διακρίνεται γιά τήν «κάλβεια ὑψηγορία» του (ὅ.π., σ. 1437).
- 6) Μία ὄντως καί καθαρά φιλοσοφική ἀνάγνωση: ὄχι κατά λέξη έρμηνεία πρός ἀνίχνευση τοῦ νοήματος ἀλλά διασάφηση τῶν ἐννοιῶν καί σωστή σύλληψη τοῦ ὅλου ὥστε νά ἐπιτευχθεῖ ἡ σωστή ἑρμηνεία τῶν κατά τόπους λέξεων καί ὅρων. ᾿Από ἐδῶ καί ἡ εὐφυής διαλεύκανση χωρίων ἀμφιλεγόμενης σημασίας, ὅπως ἡ περίφημη ἑρμηνεία τοῦ Κ.Ι.Δ. σχετικά μέ τό θέμα τῆς δουλείας στόν Πλάτωνα κ.λπ.

Έτσι ὁ ἀκαδημαϊκός-συγγραφέας πού τολμᾶ νά συμπεριλάβει στό ἔργο του τήν ἔννοια τῶν κοινωνικῶν καί πολιτικῶν δομῶν καί ὁμιλεῖ περί κοινωνίας τῶν πολιτῶν, ἔχει ἤδη ἀναδειχθεῖ ὡς ἐξόχως καί οὐσιαστικῶς νεωτεριστής στοχαστής —καί αὐτό ἀποτελεῖ τό ἴδιόν του — μεταξύ τῶν συγγρόνων έλλήνων φιλοσόφων.

Γιώργος 'Αραμπατζής

γένεια ἀνάμεσα στήν μονοθεϊστική ἰδέα καί τήν μορφή τοῦ ἐθνικοῦ κράτους. Σέ αὐτή τήν δίγλωσση ἔκδοση, ὁ φονταμενταλισμός ἀντιμετωπίζεται ὡς μία μορφή καθυστερημένου ἐθνικισμοῦ, ἀπόρροια τοῦ τέλους τῆς ἀποικιοκρατίας, ἡ ὁποία συνετέλεσε στήν διαμόρφωση τῆς σκακιέρας τῶν σύγχρονων μορφῶν ἀνορθολογισμοῦ.

Χριστίνα-Παναγιώτα Μανωλέα

# ★ Α. ΚΕΣΙΣΟΓΛΟΥ, Ἡ Ποιητική τοῦ Ποσειδωνίου ἀπό τήν ἀπάμεια, ἀθήνα («Γνώση») 1997, σελ. 193.

Ὁ Ποσειδώνιος (περ. 135-50 π.Χ.), πού γεννήθηκε στήν Συρία καί δίδαξε κυρίως στήν Ρόδο, ἐκτός ἀπό κορυφαῖος ἐκπρόσωπος τῆς Στωϊκῆς Φιλοσοφίας, ύπῆρξε ἴσως καί ὁ τελευταῖος homo universalis τῆς ἀρχαιότητας. Μέ τό τεράστιο σέ ὄγκο καί εὖρος ἔργο του, τό ὁποῖο, δυστυχῶς, μᾶς εἶναι γνωστό σήμερα μόνον ἀποσπασματικά, συνεισέφερε ἀποφασιστικά στήν ἐξέλιξη τῆς ἱστοριογραφίας, τῆς ἐθνολογίας, τῆς γεωγραφίας, τῆς ψυχολογίας, τῶν μαθηματικῶν, τῆς άστρονομίας, τῆς μετεωρολογίας καί τῶν φυσικῶν ἐπιστημῶν, σέ μιά προσπάθεια συνθετικής αίτιολόγησης τῶν φαινομένων τοῦ κόσμου, ἀλλά καί τῆς ἀνθρώπινης συμπεριφορᾶς μέσα σ' αὐτόν.

Στό μελέτημά του αὐτό ὁ καθηγητής κ. Κεσίσογλου ἐξετάζει μία ἀπό τίς λιγώτερο γνωστές πλευρές τοῦ ἔργου του, τήν συμθολή του στό χῶρο τῆς θεωρίας τῆς λογοτεχνίας, ἀλλά καί τῆς φιλοσοφίας, τῆς γλώσσας γενικά. Κεντρική ἔννοια γύρω ἀπό τήν δ-

#### Βιβλιοπαρουσίαση

Νίκου ΚΑΖΑΝΤΖΑΚΗ, Ὁ Φρειδερίκος Νίτσε ἐν τῆ φιλοσοφία τοῦ Δικαίου καί τῆς Πολιτείας (Ἐναίσιμος ἐπί ὑφηγεσία διατριβή). Εἰσαγωγή, Ἐπιμέλεια Πάτροκλου ΣΤΑΥΡΟΥ, Ἐκδόσεις Καζαντζάκη, ᾿Αθήνα 1998.

"Ενα κείμενο πού ἀπό καιρό ἀναζητούσαμε ἐπιτέλους ἐπανεκδόθηκε. Ἡ διατριβή τοῦ Καζαντζάκη γιά τόν Νίτσε γράφτηκε μόλις εννέα χρόνια ἀπό τόν θάνατο τοῦ γερμανοῦ φιλοσόφου, τό 1909. Ή άξία της εἶναι χυρίως ἡ ἀξία τοῦ πρωτοπόρου: ἀνοίγει δρόμους γιά νά περάσουν οί έπόμενες γενιές. Βεβαίως σήμερα τό κείμενο από μόνο του είναι δύσκολο νά σταθεί. Ὁ Καζαντζάκης στηρίχθηκε κυρίως στό πρῶτο μέρος τῆς «Γενεαλογίας τῆς 'Ηθικῆς» καί δέν ἀπέδωσε τήν απαιτούμενη προσοχή στά υπόλοιπα ἔργα τοῦ Νίτσε. Θμως δέν πρέπει νά μᾶς διαφεύγει ὅτι: ἀποτελεῖ τήν πρώτη οὐσιαστικά μελέτη γιά τόν Νίτσε πού γράφεται στήν έλληνική γλῶσσα, ὁ Καζαντζάκης δέν ἔχει συσσωρεύσει τίς ἐμπειρίες καί τίς γνώσεις πού εὔκολα συλλέγουμε στά κατοπινότερα κείμενά του, ἐνῶ δέν ἔχει διαμορφώσει ἀκόμη τό γλωσσικό του αἰσθητήριο. Ένα σημαντικό στοιχεῖο πού θά πρέπει νά λάβουμε σοβαρά ύπόψιν μας εἶναι τό γεγονός ὅτι δέν ὑπῆρχαν, στήν ἐποχή, πού γράφηκε ή μελέτη, ἄλλα κείμενα πάνω στά ὁποῖα θά μποροῦσε νά στηριχθεῖ. Ἄν δέ τήν συγκρίνουμε μέ τήν «'Ασκητική», γίνεται ἄμεσα φανερή ή ἔλλειψη πυχνότητας στό ὕφος χαί ή στέρηση στήν εὐστοχία τοῦ λόγου. Βεβαίως ὅλα αὐτά μποροῦμε μέν νά τά ἐπισημαίνουμε γιά χάρη τῆς ἀλήθειας, ὅμως συγχρόνως πρέπει νά μήν μᾶς διαφεύγει ὅτι οἱ περισσότερες προσεγγίσεις τῆς φιλοσοφίας τοῦ Νίτσε ἀπό καθηγητές τοῦ έλληνικοῦ Πανεπιστημίου κυμάνθηκαν ἀνάμεσα στόν ήθικισμό, τήν δαιμονοποίηση καί τήν τελείως ἐπιφανειακή ἀνάλυση. Γιά τούς ἀμφιβάλλοντες, δέν ἔχουν παρά νά συγκρίνουν τό δοχίμιο τοῦ Καζαντζάχη μέ τό δοχίμιο τοῦ Ι. Θεοδωραχόπουλου «Ή κλασσική φιλολογία καί δ Νίτσε» (Φιλοσοφία καί Ζωή, σελ. 469) ἤ κάποια ἀντίστοιχα κείμενα τοῦ Θεολόγου ἀνδρούτσου, γιά νά πεισθοῦν ὅτι ἡ ἀπουσία οὐσιώδους φιλοσοφικοῦ στοχασμοῦ ὑπῆρξε καί ἔντονη καί όδυνηρή.

Τήν ἐποχή πού ὁ Καζαντζάχης γράφει γιά τόν Νίτσε εἶναι ἕνας νέος ὁρμητιχός, χαλοπροαίρετος, γοητευμένος ἀπό τόν γερμανό φιλόσοφο, ἔτοιμος νά θέσει τά θεμελιώδη ἐρωτήματα τῆς ὕπαρξης. Ἡ μελέτη του, παρά τόν πρώιμο χαί ἀνολοχλήρωτο χαραχτῆρα της, θά ρίξει τίς βάσεις, ὅπου θά στηριχθεῖ συνολιχά τό ἔργο του. Ὅπως δέ σημειώνει στήν εἰσαγωγή ὁ Πάτροχλος Σταύρου: «Ἡ μελέτη αὐτή, πέρα ἀπό τήν γενιχώτερη ἐπιστημονιχή ἀξία χαί σημασία της, σηματοδοτεῖ χαί τό στίγμα τῆς ἀνηφοριχῆς, ὰλλά χαί τόσο γόνιμης χαί δημιουργιχῆς πορείας τῆς σαρανταπληγιασμένης ψυχῆς χαί τοῦ ἀσυμβίβαστου πνεύματος τοῦ Καζαντζάχη, πού πολύ ἐπηρεάσθηχε ἀπό τόν Νίτσε ἀπό τήν πρώτη μέρα τῆς γνωριμίας μέ τό ἔργο του» (σελ. 15-16).

ποία συντίθεται ή σχετική θεωρία τοῦ Ποσειδωνίου εἶναι αὐτή τῆς λέξεως, ἤτοι τῆς νοηματοφόρας γλωσσικής οντότητας μέσω τής δποίας εἴμαστε σέ θέση νά ἀναφερθοῦμε σέ μία πραγματικότητα, ύπαρκτή ή νοητή. Ἡ ἔμφαση πού ἀπέδιδε ὁ Ποσειδώνιος στήν γραπτή διατύπωση τοῦ λογοτεχνικοῦ λόγου καί στήν ἔμμετρη καί ἔνρυθμη διάταξη τῶν φθόγγων, τόν δδήγησε σέ μιάν ὶδιάζουσα θεωρία γιά τήν φύση τῆς λογοτεχνίας καί τῆς ἀπήχησής της στίς λογικές φαντασιακές καί συγκινησιακές λειτουργίες τῆς άνθρώπινης ψυχῆς. Ἡ ποίηση έμφανίζεται ὄχι ώς δουλική μίμηση τῆς «θείας καί τῆς ἀνθρώπινης» πραγματικότητας, άλλά ώς δημιουργική ἀναπαραγωγή καί «ἀναζωγράφησή» της, μέ τήν δοήθεια καθαρῶς ἐννοιακῶν συσχετισμῶν, καί ἔτσι ἀποκτᾶ γνήσια δημιουργικό καί φιλοσοφικό περιεχόμενο.

Ή ἐργασία χαρακτηρίζεται ἀπό συστηματικότητα, ἀξιοσημείωτη πρωτοτυπία καί πυκνότητα γραφῆς. Περιλαμβάνει ἐκτενῆ βιβλιογραφία καί πολύτιμα εύρετήρια ἀρχαίων χωρίων καί ὅρων. Πρόκειται γιά σημαντική συμβολή στήν μελέτη τῆς ἀρχαιοελληνικῆς ποιητικῆς καί ρητορικῆς θεωρίας, μέ ἰδιαίτερο φιλοσοφικό ἐνδιαφέρον.

Παῦλος Καλλιγᾶς

\* Χ. ΓΙΑΝΝΑΡΑΣ, Ἡ ἀπανθρωπία τοῦ δικαιώματος, Ἐκδόσεις Δόμος, ᾿Αθήνα 1998, σελ. 269.

"Όπως ἀναφέρεται ἀπό τόν συγγραφέα: Τό διδλίο ἐπιχειρεῖ νά διερευνήσει τό ἐρώτημα: Κατά πόσο ἡ θεμελιακή προτεραιότητα

Ποιά εἶναι ἡ σχέση τοῦ χρήματος μέ τήν συγκρότηση τοῦ σύγχρονου κόσμου;  $\Pi$ ως ἀξιολογεῖται τό κράτος καί ἡ ἐξουσία;  $\Pi$ ως ἀντιμετωπίζονται πολιτικά ρεύματα ὅπως ὁ σοσιαλισμός, ὁ ἀναρχισμός, δ έθνικισμός, δ άντισημιτισμός; Τί σημασία λαμβάνει ή κριτική στήν μαζική κοινωνία; Πῶς συνδέεται ἡ προϊοῦσα ἐμπορευματοποίηση τῆς παιδείας μέ τήν παραχμή της; Τά ἐρωτήματα αὐτά πού εἶναι θεμελιώδη γιά τόν «πολιτικό» στοχασμό τοῦ Νίτσε ὁ Καζαντζάκης οὔτε τά θέτει, οὔτε τά ἐξετάζει. Μάλιστα, ὑποπίπτει σέ καίρια μεταφραστικά λάθη πού άλλοιώνουν τό νόημα τοῦ νιτσεϊχοῦ λόγου. Γιά παράδειγμα, ύποκαθιστῶντας τήν λέξη «κράτος» μέ τήν λέξη «πολιτεία» στήν φράση «Τό κράτος εἶναι τό παγερότερο τέρας» ἀκυρώνει πλήρως τήν άντιχρατική της προοπτική. Η ίδια ή κατανομή τοῦ διδλίου προδίδει τήν προσπάθεια τοῦ Καζαντζάκη νά μήν ἐνοχλήσει τόν κυριαρχοῦντα ήθικισμό καί συντηρητισμό. Ὁ Νίτσε δέν ήταν βέβαια σχολαστικιστής κι οὔτε ἔγραφε συστηματοποιημένα. Ἔτσι οἱ διακρίσεις τοῦ Καζαντζάκη (θρησκεία - ἤθική - δίκαιο ἤ ψυχή - ἐλευθέρα δούλησις) ἀπηχοῦν μία τελείως διαφορετική ὀργάνωση σκέψης, πού δέν μπορεῖ νά δοηθήσει στήν παρακολούθηση τοῦ στοχασμοῦ τοῦ Νίτσε. 'Ακόμη περισσότερο δ Νίτσε θεωρεῖ συνολικά τήν οἰκονομία καί τίς πολιτικές κατηγορίες μέ ἕνα τρόπο πού τελικῶς τίς ξεπερνᾶ.

Οἱ κρίσεις αὐτές διατυπώνονται ἔχοντας ὑπόψιν μας τήν σημερινή πραγματικότητα. Δέν πρέπει ὅμως νά παραγνωρίζουμε τό ἱστορικό πλαίσιο μέσα στό ὁποῖο γράφει ὁ Καζαντζάκης, οὔτε τόν βρώμικο πόλεμο, πού δέχθηκαν τόσο αὐτός ὅσο καί ὁ Σικελιανός.

Η μελέτη τοῦ δοχιμίου τοῦ Καζαντζάχη ἀποτελεῖ ἔνα σημαντικό μεθοδολογικό ἐργαλεῖο γιά τήν ἀποκάλυψη τῶν διαδρομῶν πού ἀκολούθησε ἡ σκέψη του, ἀλλά καί τῶν καίριων ἐπιρροῶν πού δέχθηκε ὁ νεοελληνικός στοχασμός κατά τήν διάρχεια τῆς ἀρχικῆς του συγκρότησης.

Σπύρος Κουτρούλης

τοῦ ἀτομικοῦ δικαιώματος στό νεωτερικό οἰκοδόμημα σχετίζεται μέ τήν σύγχρονη κρίση τοῦ συνολιχοῦ "παραδείγματος". Μήπως ή ἐκδοχή τῶν δικαιωμάτων, στήν ἀποκλειστική προοπτική τῆς ἀτομοκεντρικής κατοχύρωσης, άποδεσμεύει καί θεσμοποιεῖ μιά ριζικά ἀντικοινωνική δυναμική: Υπονομεύει τό ίδιο τό γεγονός τῶν σχέσεων κοινωνίας, ὅπως καί τήν πολιτική τους πραγμάτωση, τήν "πολιτική κοινωνία"». Παρότι δ Χ. Γιανναρᾶς θέτει ἐπιτακτικά τόν προδληματισμό τῶν διαστάσεων τοῦ ἀτομικοῦ δικαιώματος καί τῆς ἰδεολογικοποίησης τῶν άνθρωπίνων δικαιωμάτων, ή μή αναφορά σέ προηγούμενες κριτικές πού διατυπώθηκαν ἀπό τόν Ντέ Μαίστρ, τόν Τοκδίλ, ὥς τόν Μάρξ άδυνατίζει οὐσιωδῶς τήν δυναμική τῆς σκέψης του.

Σπύρος Κουτρούλης

# Έπιστολή

Κύριο Μελέτη Η. Μελετόπουλο Διευθυντή περιοδικοῦ Νέα Κοινωνιολογία ι.α.χ.

'Αγαπητέ Κύριε,

Θερμῶς εὐχαριστῶ γιά τήν παρουσίαση τοῦ διδλίου μου O  $\dot{E}$ θνικός  $\Delta$ ιχασμός.  $\dot{H}$  ἄλλη διάσταση ἀπό τίς στῆλες τῆς N.K. Παρακαλῶ, ὅμως, νά γίνουν οἱ ἑξῆς ἐπισημάνσεις:

Ή διατύπωση «χρωματισμένη ἀπό τόν Βογομιλισμό Βουλγαρία» εἶναι ὀρθότερη ἀπό ἐκείνη «ἡ δογομιλική Βουλγαρία».

'Από τήν ὀρθόδοξη πίστη — καί τήν σωκρατική σκέψη καί, ἔως ἕνα βαθμό παράδοση — ἀπορρέει πεποίθηση στήν ὕπαρξη ἀλήθειας ἀντικειμενικῆς· καί ἀπό τήν πεποίθηση αὐτήν πηγάζει ἀνάγκη διαμόρφωσης κοινωνικῆς ἱεραρχίας ὄχι συμπαγοῦς καί ἀμετάβλητης, ἀλλά σαφοῦς καί ἀνανεώσιμης.

 $\Pi$ αρακαλ $\tilde{\omega}$ , κύριε  $\Delta$ ιευθυντά, νά δημοσιευθεῖ στό περιοδικό ή ἐπιστολή μου αὐτή.

Φιλικά.

Δημήτρης Μιχαλόπουλος

# Είς μνήμην

## ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΚΟΝΔΥΛΗΣ

Ό Παναγιώτης Κονδύλης (1943-1998) ύπῆρξε χορυφαῖος διανοούμενος, πολιτιχός φιλόσοφος καί ίστορικός τῶν ἰδεῶν, ὄχι στά πλαίσια τῆς ἀνύπαρκτης έλλαδικῆς πνευματικής κοινωνίας, άλλά σέ πανευρωπαϊκό ἐπίπεδο. Διέπρεψε στήν Γερμανία καί δή στήν Χαϊδελδέργη, χῶρο δύσκολο ἀκόμα καί γιά τούς ἄριστους. Πρίν ἀπό ἀρχετά χρόνια ἀποφάσισε νά προσφέρει τίς πολύτιμες ύπηρεσίες του στό έλληνικό πανεπιστήμιο, δμως αὐτό τόν ἀπέρριψε μετά πολλῶν ἐπαίνων. Αὐτό φυσικά δέν ἀπαξίωσε τόν Παναγιώτη Κονδύλη, ἀλλά τό έλληνικό πανεπιστήμιο. Ἐσχάτως, ὅταν στήν έλληνική ἔκδοση τοῦ πολύκροτου διεθνῶς διδλίου του «Θεωρία τοῦ Πολέμου» συμπεριέλαδε ἐπίχαιρο ἐπίμετρο γιά τίς ἑλληνοτουρχικές προοπτικές, πού θά ἔπρεπε νά ἀποτελεῖ πολύτιμο όδηγό ρεαλιστιχοῦ προδληματισμοῦ τῆς πολιτικῆς ἡγεσίας, δρέθηκαν ἀστεῖοι δημοσιογραφίσκοι ὀγδόης κατηγορίας νά τόν άνακηρύξουν ιδεολογικό ἀρχηγό τοῦ «κόμματος τοῦ πολέμου». Μακρυά ἀπ' ὅλα αὐτά, ὁ Παναγιώτης Κονδύλης έζησε μιά πλούσια, μεστή νοήματος καί προσφορᾶς ζωή: προσφορᾶς στήν ἐπιστήμη, θεωρούμενος ἀπό τήν Εὐρωπαϊκή διανόηση ἰσότιμος συνομιλητής τοῦ Habermas, ἀντάξιος συνεχιστής τοῦ Clausewitz καί ἔγκυρος ἀνασκευαστής τοῦ μαρξισμοῦ. προσφορᾶς στήν πατρίδα, διότι διηύθυνε δύο άξιόπιστες έχδοτικές σειρές, στά πλαίσια τῶν ὁποίων μεταφράστηκαν στά έλληνικά πάνω ἀπό έδδομήντα σπουδαῖα διδλία. Ὁ Κονδύλης σπούδασε στήν 'Αθήνα καί στή Γερμανία, ή δέ διατριδή του στή Χαϊδελδέργη ἄφησε ἐποχή γιά τήν πνευματική της ώριμότητα. Ξεκίνησε ἀπό τήν άριστερά, άλλά γρήγορα συνεπέρανε ὅτι τά κάθε εἴδους ἰδεολογήματα ἀποτελοῦν ναρχωτιχά γιά τούς αδύναμους. "Εζησε τά τελευταῖα τριάντα χρόναι μεταξύ Έλλάδας και Γερμανίας, τήν έλεύθερη ζωή ένός Εύρωπαίου στοχαστῆ, γράφοντας ἀκατάπαυστα καί διαλογιζόμενος στούς μεγάλους περιπάτους πού ἔκανε

κάθε βράδυ μόνος στήν έξοχή. Άπέφευγε τίς κοσμικές συναναστροφές καί τίς περιττές κοινωνικότητες, καί ζοῦσε ζωή πραγματικοῦ ἀσκητῆ. Στήν γραφή του εἶχε ὡς βασική του μέριμνα τήν ἀφαίρεση τοῦ «λίπους», ὅπως ὁ ίδιος τό ἀποκαλοῦσε. Κατηγοροῦσε συλλήδδην, στίς ίδιωτικές του συζητήσεις, τήν πολιτική καί ἀκαδημαϊκή ήγεσία τῆς πατρίδος μας ώς φαύλη καί ἀνίκανη. Ἡ Συντακτική δμάδα τῆς Νέας Κοινωνιολογίας εἶχε τήν τιμή νά συνδεθεῖ φιλικά μέ τόν Παναγιώτη Κονδύλη. Στά πλαίσια αὐτῆς τῆς φιλικῆς σχέσης, εἴχαμε τό προνόμιο ὄχι μόνο νά δημοσιεύσουμε μιά σημαντική συνέντευξή του, ἀλλά καί νά τόν ἀπολαύσουμε σέ κατ' ιδίαν συζητήσεις. Στίς συζητήσεις αὐτές γνωρίσαμε ἕναν ἐντυπωσιακό ἄνθρωπο, μέ πλούσια ἄσπρα μαλλιά καί καθαρά γαλανά μάτια, άπλό στούς τρόπους καί στήν ἐμφάνιση, προσηνῆ καί φιλικό, πού ήξερε νά διασκεδάζει, νά γελᾶ καί ν' ἀπολαμβάνει τήν συντροφιά καί τό καλό κρασί μιᾶς ἐξοχικῆς ταβέρνας. Έναν ἄνθρωπο μέ ἐντυπωσιακή μνήμη, μέ ἀκριδῆ πληροφόρηση γιά τά παγκόσμια μακροοικονομικά μεγέθη καί τά διπλωματικά παρασκήνια, μέ ἐνδελεχῆ γνώση τῆς Εὐρωπαϊκῆς καί τῆς Ἑλληνικῆς πνευματικής ζωής καί τής παγκόσμιας ίστορίας, μέ τρομακτική ἀναλυτική καί συνθετική ίκανότητα, άλλά καί ταυτόχρονα πρωτοτυπία κι εύρηματικότητα ἔκφρασης καί — τό κυριώτερο — πλήρη ἀδιαφορία γιά ύλικές καί κοινωνικές καταξιώσεις ή κυρώσεις. Υπ' αὐτή τήν ἔννοια, δ Παναγιώτης Κονδύλης μπορεῖ νά χαρακτηριστεῖ ίδιοφυής. Ὁ αἰφνίδιος καί ἀδόκητος θάνατός του ύπῆρξε ἀτύχημα καί γιά τήν Έλλάδα καί γιά τόν κόσμο, τήν στιγμή μάλιστα πού σχεδίαζε νά συγγράψει τρίτομη Κοινωνική 'Οντολογία. ή μνήμη του ώς κορυφαίου πνευματικοῦ ἀνδρός εἶναι ἤδη ἐξασφαλισμένη. Έμεῖς θά θυμόμαστε μέ συγκίνηση καί τόν ἄνθρωπο.

## Ἡ σιωπή

Ε ἐπίθεση τῆς εἰκόνας στήν γραφή φαίνεται ὅτι ἀπωθεῖ τήν παλαιότερη ἀντίθεση ἀνάμεσα στόν λόγο καί στὴν σιωπή.

Κάθε πρόταση πού ξεφεύγει ἀπό τόν χῶρο τῶν φυσικῶν ἐπιστημῶν καθώς μᾶς λέγει ὁ Ζ. Λορεντζᾶτος «ἀνήκει στήν τεράστια περιοχή τῆς σιωπῆς». Βέβαια ὁ γραπτός καί ὁ προφορικός λόγος δέν φιλοξενεῖ μόνο τίς λογικά θεμελιωμένες κατασκευές, ἀλλά συχνότατα τήν φλυαρία. Ἡ κυριαρχία τοῦ ἔντυπου καί εἰκονικοῦ δημοσιογραφικοῦ λόγου εὐνοεῖ τήν ἐπέλαση τῆς πολυλογίας, τῆς πολυγραφίας ἀπό ἀνθρώπους πού δέν ἔχουν ἀπολύτως τίποτε νά ποῦν. Κατ' αὐτόν τόν τρόπο ἀναγκαστικά συναντιόμαστε μέ τό Τίποτα. Ἡ σιωπή παύει πλέον νά εἶναι ὁ ἀποκλειστικός χῶρος ὅπου κατοικεῖ τό μή-νόημα.

Πολλοί στοχαστές ἐπισημαίνουν τήν ὀντολογική σημασία τῆς σιωπῆς. Ὁ Πλάτωνας στήν « Έδδόμη Ἐπιστολή», ισχυρίζεται πρῶτον ὅτι τό ἀληθές μᾶς ἀποκαλύπτεται σάν ἀστραπή μετά ἀπό κοινό μόχθο (γιά νά δηλώσει δέ τήν μεθοδολογία αὐτή, χρησιμοποιεῖ τήν λέξη «συνουσία», πού ἀποτυπώνει νοηματικά καί τήν ἐρωτική πράξη) καί δεύτερον ὅτι τό ἀληθές εἶναι δύσχολο νά χωρέσει μέσα στίς λέξεις: «ρητόν γάρ οὐδαμῶς ἐστιν ὡς ἄλλα μαθήματα, ἀλλ' ἐκ πολλῆς συνουσίας γιγνομένης περί τό πρᾶγμα αὐτό καί τοῦ συζῆν, ἐξαίφνης, οἶον ἀπό πυρός πηδήσαντος ἐξαφθέν φῶς, ἐν τῆ ψυχῆ γενόμενον αὐτό ἑαυτό ἤδη τρέφει» (Ζ΄ Ἐπιστολή  $341,\ cd)$ καί «ὧν ἕνεκα νοῦν ἔχων οὐδείς τολμήσει ποτέ εὶς αὐτό τιθέναι τά νενοημένα ὑπ' αὐτοῦ, καί ταῦτα εἰς ἀμετακίνητον, ὅ δή πάσχει τά γεγραμμένα τύποις» (Ζ΄ Ἐπιστολή 343 a).

Ἡ ὀρθόδοξη παράδοση δοχιμάζεται διά τῆς σιωπῆς, ἐνῶ σημαίνει τά ὅρια τῆς λέξης. «Ὁ σιωπηλός ἄνθρωπος εἶναι ὁ θρόνος τῆς ἐπιγνώσεως» γράφει ὁ Ὅσιος Θεόδωρος Ἐδέσσης («Φιλοχαλία Β΄ τόμος σελ. 27), Ὁ Ἅγιος Γρηγόριος Παλαμᾶς, ἀχριδῶς ἐπειδή τό οὐσιῶδες δέν μπο-

ρεῖ νά περιληφθεῖ μέσα στήν λέξη, ἀλλά ὑπερδαίνει κάθε ὕπαρξη, γράφει «ὅτι ὁ Θεός δέν ὑπάρχει» («Φιλοκαλία» Τόμος  $\Delta'$  σελ. 341).

Ο Νίτσε στέκεται ἐχθρικά πρός τήν θορυδώδη δημοσιότητα. Κάθε λέξη συνιστὰ μιά προσωπική του νίκη: «Δέν πρέπει νά μιλὰ κανείς παρά μόνον ὅταν δέν ἔχει δικαίωμα νά σωπαίνει καί νά μιλὰ μόνο γιά ἐκεῖνο πού ἔχει ὑπερνικήσει, ὅλα τά ὑπόλοιπα εἶναι φλυαρίες, "φιλολογία", ἔλλειψη πειθαρχίας. Τά κείμενά μου δέν μιλοῦν παρά γιά τίς νίκες μου» (Φ. Νίτσε: «᾿Ανθρώπινο πολύ ᾿Ανθρώπινο, Ἐκδ. Δαμιανοῦ, Μετ. Ε. Καλκάνη, σελ. 338).

Ὁ Φόϋερμπαχ, ὅπως ἐπεσήμανε ὁ Μάρξ στήν «Γερμανική Ἰδεολογία» (Ἔκδ. Gutenberg, Β΄ τόμ., σελ. 202) θεώρησε ὅτι «ἐκεῖ ὅπου σταματοῦν οἱ λέξεις, ἐκεῖ μοναχά ἀρχινᾶ ἡ ζωή, ἐκεῖ μονάχα ἀποκαλύπτεται τό μυστικό τοῦ εΟντος».

Ό Βιττγκενστάϊν, μέ αὐστηρή καί σαφῆ γλῶσσα, δίχως ποιητικές ἐξάρσεις, ἐμίλησε σχεδόν τελεσίδικα γιά τήν γλῶσσα, τόν κόσμο, τήν σιωπή καί τό μυστικό στοιχεῖο. «Χωρίς ἄλλο ὑπάρχει αὐτό πού δέν λέγεται μέ λόγια. Αὐτό δείχνεται, εἶναι τό μυστικό. Γιά ὅσα δέν μπορεῖ νά μιλάει κανείς, γι' αὐτά πρέπει νά σωπαίνει. (Λ. Βιττγκενστάϊν: Tractatus Logico - Philosophicas. Ἔκδ. Παπαζήση. Μετ. Θαν. Κιτσόπουλου σελ. 131 § 6.52.2 καί 6.54.7 ἀντίστοιχα).

Οἱ μεταφυσιχοί μιλοῦν ἀχατάπαυστα γιά τόν Θεό, τούς Θεούς, τήν ᾿Αλήθεια, ἐνῶ γι᾽ αὐτά χυρίως θά ἔπρεπε νά σωπαίνουν. Οἱ δημοσιογράφοι ἐπιθυμοῦν νά ταυτίσουν τήν σημασία μέ τήν δική τους ἔντυπη καί εἰκονική πραγματικότητα. Ὅλοι τούς διαιωνίζουν τήν κυριαρχία τοῦ Τίποτα. Ὅποιος ἔχει σιχαθεῖ αὐτή τήν κατάσταση εἶναι ἀνάγκη νά προσέχει σήμερα περισσότερο ἀπό ἄλλες ἐποχές, πότε ἐξέρχεται ἀπό τήν σιωπή του, γιατί καί πῶς ὁμιλεῖ.

Σπύρος Α. Κουτρούλης